
 

51 
 

Volume 10 No. 2 (2024): Dec, h. 51-66 

KHILAFAH DAN KERAJAAN DALAM PERSPEKTIF ABU A’LA AL-

MAUDUDI (ANALISIS KRITIS ATAS SEJARAH PEMERINTAHAN 

ISLAM) 

 

Information Author Abstract 

Saidin Hamzah1  
Institut Agama Islam Negeri 

(IAIN) Parepare 
Email: 

saidinhamzah@iainpare.ac.id 
 

Kurais2 
Sekolah TinggiIlmu Syari’ah 

Al-Ittihad Bima 
Email: 

kuraisusman28@gmail.com 
 
  

This research discusses the Caliphate and the kingdom from 
the perspective of Abu A'la Al-Maududi (Critical 
analysis of the history of Islamic government). The focus of 
the study includes Biography, The Concept of the Caliphate 
and the Kingdom, The Difference between the Caliphate 
and Government in Islamic History and the Relevance of 
Abu A'la Al-Maududi's thoughts on the Caliphate and 
the Kingdom in the modern context The purpose of the 
research is to elaborate the concept of Islamic government 
according to Abu A'la Al-Maududi, an Islamic thinker 
of the 20th century. His ideas and ideals are very influential 
in the development of Islam. The researcher uses a historical 
research method consisting of four stages, namely, heuristic, 
criticism, interpretation, and historiography with a 
literature review approach with data collection in the form 
of books, journals, documents, as well as data sources and 
information relevant to the study. Research has found that 
the Islamic system of government is based on the principle 
of monotheism (the oneness of Allah) There is no god but 
Allah and the main task of the prophets and apostles is to 
teach monotheism (the unity of godhead) to all mankind. 
(prophetic treatise), and caliphate (leadership). Maududi 
criticized the royal system in Islamic history, according to 
him, deviated from Islamic idealism because it replaced the 
caliphate with a form of dynastic government or absolute 
monarchy. power in Islam should reflect the values of the 
Qur'an and the Sunnah, with leaders who are subject to 
God's law and accountable to the people. The difference 
between the concept of an ideal caliphate and the practice of 
monarchy, as well as analyzing the impact of the transition 
from caliphate to kingdom in the development of Islamic 
politics. Maududi offered theo-democracy as an alternative, 
namely a system of government that combines divine 
principles with the participation of the people. to evaluate 
the relevance of his theory in the context of modern 
government and Islamic society today. 

mailto:saidinhamzah@iainpare.ac.id
mailto:kuraisusman28@gmail.com


 

52 
 

Volume 10 No. 2 (2024): Dec, h. 51-66 

أعلى   أبي  منظور  من  والمملكة  الخلافة  البحث  هذا  يناقش 

وتشمل  الإسلامي(.  الحكم  لتاريخ  نقدي  )تحليل  المودودي 

والفرق  والمملكة،  الخلافة  ومفهوم  الذاتية،  السيرة  الدراسة 

بين الخلافة والحكومة في التاريخ الإسلامي، وأهمية أفكار أبي  

ال في  والمملكة  الخلافة  عن  المودودي  الحديث. عالي  سياق 

الغرض من البحث هو تفصيل مفهوم الحكم الإسلامي عند أبي 

أعلى المودودي المفكر الإسلامي في القرن العشرين. أفكاره 

الباحث   يستخدم  الإسلام.  تطور  في  جدا  مؤثرة  العليا  ومثله 

الإرشاد   وهي  مراحل  أربع  من  يتكون  تاريخي  بحث  أسلوب 

مراجعة الأدبيات مع جمع  والنقد والتفسير والتأريخ مع نهج  

البيانات على شكل كتب ومجلات ووثائق بالإضافة إلى مصادر 

البيانات والمعلومات ذات الصلة بالدراسة. وقد وجدت الأبحاث  

أن نظام الحكم الإسلامي يقوم على مبدأ التوحيد )وحدانية الله( 

تعليم   هي  والرسل  للأنبياء  الرئيسية  والمهمة  إلا الله  إله  ولا 

، الت نبوية(  )رسالة  جمعاء.  للبشرية  الألوهية(  )وحدة  وحيد 

والخلافة )القيادة(. انتقد المودودي النظام الملكي في التاريخ 

المثالية الإسلامية لأنه   ذلك، انحرف عن  الإسلامي، وبحسب 

الملكية  أو  الأسري  الحكم  أشكال  من  بشكل  الخلافة  استبدل 

يجب أن تعكس السلطة في الإسلام قيم القرآن والسنة  .المطلقة

، مع قادة خاضعين لشريعة الله ومسؤولين أمام الشعب. الفرق 

تحليل   وكذلك  الملكية،  المثالية وممارسة  الخلافة  مفهوم  بين 

السياسة   تطور  في  المملكة  إلى  الخلافة  من  الانتقال  تأثير 

الدينية   الديمقراطية  كبديل، أي نظام الإسلامية. قدم مودودي 

حكم يجمع بين المبادئ الإلهية ومشاركة الشعب. لتقييم أهمية 

 .نظريته في سياق الحكومة الحديثة والمجتمع الإسلامي اليوم
 

Penelitian ini mengkaji Khilafah dan kerajaan 
dalam perspektif Abu A’la Al-Maududi (Analisis 
kritis atas sejarah pemerintahan Islam). Fokus 
kajian mencangkup Biografi, Konsep khilafah dan 
kerajaan, Perbedaan antara Khilafah dengan 
Pemerintahan dalam Sejarah Islam dan Relevansi 
pemikiran Abu A’la Al-Maududi tentang khilafah 
dan kerajaan dalam konteks modern. Tujuan 
penelitian menguraikan konsep pemerintahan 
Islam menurut Abu A’la Al-Maududi, gagasan 
yang sangat  berpengaruh dalam sejarah Islam 
seorang pada abad ke-20. Peneliti ini mengunakan  
metode penelitian sejarah dengan empat tahapan, 
heuristic, kritik, interpretasi, dan historiografi 
dengan pendekatan kajian literature dan 
pengumpulan data berupa  buku-buku, jurnal, 
dokumentasi, maupun sumber-sumber data dan 
informasi relevan  dengan kajian yang di bahas. 
Penelitian ini menemukan bahwa sistem 
pemerintahan Islam didasarkan pada prinsip 



 

53 
 

Volume 10 No. 2 (2024): Dec, h. 51-66 

tauhid (keesaan Allah) Tidak ada tuhan selain allah 
dan tugas utama para nabi dan rasul (risalah 
kenabian) adalah mengajarkan tauhid (the unity of 
godhead) kepada seluruh umat manusia. Maududi 
mengkritik sistem kerajaan dalam sejarah Islam, 
menurutnya sudah menyimpang dari idealisme 
Islam karena menggantikan khilafah dengan 
bentuk pemerintahan dinasti atau monarki 
absolut.  kekuasaan dalam Islam harus 
mencerminkan nilai-nilai al-Qur’an dan Sunnah, 
dengan pemimpin yang tunduk pada hukum 
Tuhan dan bertanggung jawab kepada umat. 
Perbedaan antara konsep khilafah ideal dengan 
praktik monarki, serta menganalisis dampak 
transisi dari khilafah ke kerajaan dalam 
perkembangan politik Islam. Maududi 
menawarkan teo-demokrasi sebagai alternatif, 
yaitu sistem pemerintahan yang memadukan 
prinsip ketuhanan dengan partisipasi rakyat. untuk 
mengevaluasi relevansi teorinya dalam konteks 
pemerintahan modern dan masyarakat Islam saat 
ini. 
 
Keywords: Khilafah, Kerajaan, Abu A’la Al-

Maududi, Sejarah, Pemerintahan Islam 
 

 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 

International License. 
 

Publisher: 
Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM) STIS Al-Ittihad 

Bima 

PENDAHULUAN 

Wafatnya Nabi Muhammad SAW menjadi peristiwa penting yang menandai 

berakhirnya sebuah era unik dalam sejarah Islam. Pada masa hidup beliau, Nabi tidak 

hanya berperan sebagai pemimpin spiritual yang membimbing umat berdasarkan 

wahyu ilahi, tetapi juga sebagai pemimpin duniawi yang mengatur kehidupan 

bermasyarakat secara langsung. Kombinasi otoritas spiritual dan temporal ini 

menjadikan kepemimpinan beliau luar biasa dan tak tergantikan. Namun, ketika Nabi 

Muhammad SAW wafat, umat Islam menghadapi situasi yang penuh tantangan. Nabi 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

54 
 

tidak meninggalkan wasiat atau pesan khusus tentang siapa yang seharusnya 

menggantikan beliau sebagai pemimpin umat. Kondisi ini membuka ruang bagi para 

sahabat untuk berdiskusi dan menentukan langkah terbaik demi kelangsungan umat 

Islam pasca kepergian beliau. (Munawir Sjadzali, 1990) 

Umat Islam pernah melewati masa transisi yang penuh dinamika, menandai 

perubahan besar dalam sistem pemerintahan setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW. 

Periode Khulafaur Rasyidin yang mencakup kepemimpinan Abu Bakar Ash-Shiddiq, 

Umar bin Khattab, Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi Thalib dianggap sebagai masa 

yang paling dekat dengan idealisme ajaran Islam. Pada era ini, para khalifah memimpin 

berdasarkan prinsip-prinsip utama dalam Islam, seperti syura (musyawarah), yang 

memastikan pengambilan keputusan dilakukan secara kolektif; keadilan, yang menjadi 

landasan dalam menegakkan hukum dan kebijakan; serta kesetaraan, yang 

mencerminkan nilai-nilai universal dalam kehidupan bermasyarakat. Kepemimpinan 

para Khulafaur Rasyidin tidak hanya menjadi teladan dalam tata kelola pemerintahan 

Islam, tetapi juga menjadi cerminan dari semangat awal umat dalam menjalankan nilai-

nilai Islam secara menyeluruh. Era ini menjadi pijakan penting dalam memahami 

konsep ideal pemerintahan Islam. (Musdah Mulia, 2010)  

Namun, setelah beralih ke periode selanjutnya, sistem pemerintahan berubah 

seiring dengan munculnya mulk, terutama pada masa Dinasti Umayyah dan Abbasiyah, 

di mana kekuasaan sering bersifat turun-temurun dan memadukan unsur kekuasaan 

monarki dengan kepentingan politik dan militer. berbagai bentuk pemerintahan Islam 

ini telah muncul dengan dinamika dan tantangan yang berbeda. Hal ini menimbulkan 

pertanyaan mengenai esensi dan legitimasi bentuk pemerintahan yang sesuai dengan 

ajaran Islam. 

Dalam ajaran Islam, pembentukan undang-undang atau konstitusi tidak 

semata-mata dianggap sebagai urusan duniawi, melainkan juga berkaitan erat dengan 

aspek keagamaan. Hal ini menunjukkan bahwa hukum dalam Islam memiliki dimensi 

spiritual yang kuat, berakar pada ajaran ilahi yang sempurna. Para pemikir besar Islam, 

seperti Al-Mawardi, Ibnu Taimiyah, Ibnu Khaldun, dan Al-Taftazani, memberikan 

perhatian khusus dalam mengkaji hubungan antara agama dan tata kelola negara. 

Menurut Ibnu Khaldun, peraturan politik dalam konteks ketatanegaraan dapat 

dirumuskan oleh para ahli dan cendekiawan, tetapi pada intinya, hukum yang paling 

ideal adalah hukum yang bersumber dari wahyu Allah SWT, sebagaimana disampaikan 

oleh para nabi dan rasul. (Al-Zuhaily, 1992). 

Hukum ini dianggap memiliki validitas tertinggi karena berasal langsung dari 

Tuhan, menjadikannya sebagai pedoman utama dalam menciptakan keadilan dan 



Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

55 
 

keteraturan di masyarakat. Pemikiran para cendekiawan Islam ini menjadi bukti bahwa 

Islam tidak hanya mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga mencakup 

aspek sosial dan politik secara holistik, menjadikannya relevan dalam setiap zaman. 

(Nurcholis Madjid, 1996) Dalam pandangan Sayyid Qutb, konsep Negara Islam 

memiliki keterkaitan yang erat dengan agama, serupa dengan pemikiran Maududi. 

Sayyid Qutb menegaskan bahwa dalam Islam, negara tidak bisa dipisahkan dari agama, 

sebagaimana agama tidak dapat berjalan tanpa adanya hukum dan sistem yang 

mengatur. Bagi Qutb, anggapan bahwa agama dan negara adalah dua entitas yang 

terpisah sepenuhnya adalah mitos yang tidak memiliki tempat dalam ajaran Islam. 

Menurutnya, keberadaan negara menjadi bagian integral dari praktik 

keagamaan, karena hukum dan sistem yang diterapkan dalam negara adalah cerminan 

dari nilai-nilai agama. Sebaliknya, agama membutuhkan wadah berupa negara untuk 

mewujudkan keadilannya dalam kehidupan bermasyarakat. Oleh karena itu, Islam 

memandang agama dan negara sebagai dua elemen yang saling mendukung dan tidak 

dapat berdiri sendiri. Sayyid Qutb juga menggarisbawahi bahwa cikal bakal Negara 

Islam sudah dimulai sejak masa awal Islam, ketika komunitas Muslim pertama 

terbentuk, meskipun hanya berupa kelompok kecil. Dalam komunitas ini, prinsip-

prinsip hukum Islam telah diterapkan, menjadi fondasi bagi lahirnya sebuah negara 

yang berlandaskan nilai-nilai ilahi. Pemikiran Qutb ini menegaskan pentingnya peran 

negara dalam mewujudkan cita-cita Islam secara menyeluruh. 

Abu A’la Al-Maududi, salah satu pemikir Muslim terkemuka abad ke-20, 

dikenal dengan pandangannya yang kritis dan mendalam tentang konsep pemerintahan 

Islam. Ia menekankan perbedaan mendasar antara khilafah, yang dianggap sebagai 

bentuk ideal pemerintahan Islam, dan mulk (kerajaan), yang sering kali dianggap 

menyimpang dari prinsip-prinsip Islam dalam praktik sejarahnya. Dalam analisisnya, 

Al-Maududi tidak hanya membahas dimensi spiritual dan moral yang menjadi inti dari 

pemerintahan Islam, tetapi juga menguraikan pengaruh politik dan sosial yang 

menentukan legitimasi sebuah pemerintahan. Ia mengkritisi bagaimana, sepanjang 

sejarah Islam, sistem mulk kerap mengabaikan nilai-nilai syura (musyawarah), keadilan, 

dan kesetaraan yang menjadi dasar dari sistem khilafah. 

Pendekatan Al-Maududi terhadap sejarah pemerintahan Islam membuka 

wawasan tentang perdebatan panjang di kalangan ulama, pemikir, dan sejarawan terkait 

bentuk pemerintahan yang paling sesuai dengan ajaran Islam. Gagasannya menjadi 

penting untuk memahami bagaimana sistem pemerintahan Islam seharusnya 

dirancang, tidak hanya untuk menjaga otoritas spiritual tetapi juga untuk memastikan 

terciptanya keadilan sosial dan politik yang menyeluruh. Melalui pandangan ini, Al-



Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

56 
 

Maududi mengajak umat Islam untuk kembali mengevaluasi nilai-nilai utama dalam 

pemerintahan dan menyesuaikannya dengan tantangan zaman, tanpa 

mengesampingkan ajaran-ajaran mendasar Islam. (Arif, 2018) 

Abu A’la Al-Maududi, seorang pemikir Islam terkemuka, menawarkan tiga 

dasar utama yang menjadi pondasi keyakinannya tentang konsep kenegaraan dalam 

Islam. Pemikirannya yang kritis dan menyeluruh ini menekankan bahwa Islam bukan 

hanya agama, tetapi juga sebuah sistem yang lengkap untuk mengatur berbagai aspek 

kehidupan, termasuk politik dan pemerintahan. Pertama, adalah Islam sebagai Agama 

Paripurna. Maududi menegaskan bahwa Islam adalah agama yang sempurna, 

menyediakan panduan yang lengkap untuk mengatur kehidupan manusia, termasuk 

dalam bidang politik. Menurutnya, umat Islam tidak perlu mengadopsi sistem politik 

Barat, karena Islam telah memiliki sistem politik yang jelas, dengan Khulafaur Rasyidin 

sebagai model ideal pemerintahan. Pola ini menunjukkan bagaimana nilai-nilai Islam 

dapat diterapkan dalam membangun negara yang berkeadilan. 

Kedua, Kedaulatan Tertinggi Milik Allah, Dalam pandangan Maududi, 

kekuasaan tertinggi atau kedaulatan mutlak hanya dimiliki oleh Allah SWT. Baik negara 

maupun rakyat hanya bertindak sebagai pelaksana hukum dan perintah Allah di muka 

bumi. Segala keputusan politik dan hukum harus merujuk kepada Al-Qur'an dan sunah 

Rasulullah SAW, menjadikan syariat sebagai landasan utama dalam kehidupan 

bermasyarakat dan bernegara. Ketiga, Sistem Politik Islam yang Universal, Maududi 

menggambarkan sistem politik Islam sebagai sistem yang bersifat universal, tidak 

terikat oleh batasan geografis, bahasa, atau kebangsaan. Konsep ini mencerminkan 

kesatuan umat Islam (umat global) yang melampaui sekat-sekat nasionalisme, 

menegaskan bahwa Islam hadir sebagai rahmat bagi seluruh umat manusia. Pemikiran 

ini memberikan perspektif yang kuat tentang bagaimana Islam dapat menjadi dasar bagi 

sistem pemerintahan yang tidak hanya mengatur, tetapi juga mempersatukan, dengan 

nilai-nilai spiritual dan keadilan yang melandasinya. Pandangannya relevan untuk 

menjadi bahan refleksi, terutama dalam mencari solusi politik yang sesuai dengan ajaran 

Islam di era modern ini. .(Abul A’la Al-Maududi, 1985) 

Dalam tulisannya Jaan S. Islam yang berjudul Abul A’la Maududi: Innovator or 

Restorer of the Islamic Caliphate meninjau pandangan Maududi sebagai restorator 

kekhalifahan ideal seperti yang ditegakkan Nabi Muhammad dan Khulafaur Rasyidin, 

dengan penekanan pada kedaulatan ilahi dari pada kedaulatan rakyat ala konsep 

barat.(Islam, 2019). Selain itu ada juga jurnal yang di tulis oleh Syafrin Gunawan dengan 

judul  Karasteristik Negara Islam Menurut Abul A’la Maududi. Artikel ini menyoroti 

pandangan Maududi tentang negara yang ideal adalah yang menerapkan prinsip tauhid, 



Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

57 
 

risalah, dan khilafah. Maududi mendefinisikan negara Islam sebagai teodemokrasi yang 

berbeda dari monarki atau sistem Kerajaan. (Gunawan, 2019). Gagasan Negara 

Khilafah Abû Al-A’lâ Al-Maudûdî Artikel terakhir ini di tulis oleh Kusuma pada tahun 

2008 dengan mengulas pemikiran Maududi tentang negara Islam, yang berfokus pada 

konsep teodemokrasi. Ia menekankan pentingnya penerapan hukum Islam dan sistem 

politik yang didasarkan pada syariat, berbeda dari sistem demokrasi barat.(Kesuma, 

2008) 

Urgensi penulisan artikel ini untuk melakukan analisis kritis terhadap sejarah 

pemerintahan Islam dan bagaimana ide-ide Al-Maududi dapat menginformasikan 

bahkan menantang persepsi kontemporer mengenai bentuk pemerintahan Islam. Hal 

ini penting mengingat adanya kebangkitan gerakan Islam dalam bidang politik yang 

sering kali mengklaim legitimasi ideologis mereka dari ajaran klasik tentang khilafah. 

Analisis Al-Maududi menyoroti apakah klaim-klaim ini sejalan dengan model khilafah 

yang diinginkan dalam ajaran Islam atau justru mendekati praktik mulk yang ia kritik. 

(Yusup, 2021) 

 

KAJIAN TEORI 

Kajian mengenai konsep khilafah dan kerajaan dalam perspektif Abu A’la Al-

Maududi perlu melibatkan analisis tentang pandangannya terhadap bentuk 

pemerintahan yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Maududi menempatkan 

pemikiran tentang kekhalifahan sebagai bagian penting dari visi teo-demokrasi, yang 

menekankan kedaulatan ilahi dan penerapan hukum Islam. Uraian dari Iqtidar 

mengulas tentang pandangan Maududi yang menyoroti bahaya nasionalisme yang 

dipandang sebagai pengaruh dari kolonialisme, yang bertentangan dengan konsep 

persatuan umat Islam dalam khilafah. Hal ini tercermin dalam analisisnya yang 

menentang gagasan-gagasan barat yang memisahkan agama dan negara. Upaya 

Maududi adalah mengintegrasikan kembali prinsip-prinsip Islam dalam struktur 

pemerintahan, menekankan hukum syariah dan kebersamaan umat sebagai respons 

terhadap kolonialisme dan modernisme. (Iqtidar, 2020) 

Philip K. Hitti, dalam bukunya History of The Arabs, mengungkapkan bahwa 

Islam adalah sebuah sistem yang mencakup tiga aspek integral: agama, negara, dan 

budaya. Ketiganya saling berkaitan, mencerminkan sifat menyeluruh ajaran Islam 

dalam mengatur kehidupan individu maupun masyarakat. Dalam konteks ini, tulisan 

ini menggunakan Islam sebagai sistem kenegaraan sebagai kerangka teori, dengan 

berfokus pada pemikiran Abu A’la Al-Maududi tentang konstitusi negara. Al-Maududi 



Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

58 
 

menegaskan bahwa Islam tidak hanya menjadi panduan spiritual, tetapi juga menjadi 

landasan bagi tatanan sosial dan politik. (Hitti, P. K., & Khalidi, W. 1943).  

Ulasan Yusuf yang memperkenalkan Maududi menguraikan konsep 

teodemokrasi, di mana pemerintahan harus berdasarkan kedaulatan Tuhan, bukan 

manusia. Sistem ini mencakup kepatuhan penuh pada hukum Islam (syariah) dan 

membedakan dirinya dari monarki absolut atau sistem demokrasi barat. Maududi 

menolak gagasan kedaulatan rakyat sepenuhnya dan menekankan bahwa kekuasaan 

politik harus didelegasikan sesuai dengan kehendak ilahi. (Yusup, 2021) 

Pemimpin yang ideal adalah sebagaimana yang di contohkan  oleh 

pemerintahan Khulafaur Rasyidin, yang didasarkan pada musyawarah dan penegakan 

keadilan. Ia memandang monarki sebagai sistem yang cenderung menyimpang dari 

nilai-nilai egaliter Islam, karena mengarah pada penunjukan kekuasaan berdasarkan 

warisan, bukan keadilan dan kapasitas kepemimpinan. Kajian ini mendukung ide 

bahwa sistem khilafah lebih demokratis dalam kerangka hukum Islam daripada 

monarki tradisional. Pemikiran Maududi sering kali diposisikan antara gagasan restorasi 

khilafah ala masa Rasulullah dan Khulafaur Rasyidin dan interpretasi modern tentang 

penerapan syariah dalam negara. Studi ini menilai bahwa pemikirannya tetap 

mendukung bentuk pemerintahan yang mengutamakan supremasi hukum ilahi di atas 

hak suara rakyat seperti dalam demokrasi barat. Maududi melihat khilafah sebagai 

bentuk pemerintahan yang paling sesuai dengan ajaran Islam, di mana hukum Allah 

menjadi landasan dalam pengambilan kebijakan. Ia mengkritik sistem monarki dan 

demokrasi barat karena dianggap tidak sepenuhnya sejalan dengan prinsip keislaman 

yang adil dan syariat. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian 

sejarah untuk menggali pemikiran Abu A’la Al-Maududi mengenai konsep khilafah dan 

kerajaan. Dengan menelusuri jejak sejarah pemikirannya, penelitian ini berusaha 

memahami konteks historis yang melatarbelakangi ide-ide Al-Maududi dan 

relevansinya dalam diskursus pemerintahan Islam. Metode sejarah yang digunakan 

mencakup: Heuristik, Peneliti melakukan penelusuran mendalam terhadap berbagai 

sumber tertulis yang relevan, baik dari karya-karya utama Al-Maududi maupun tulisan-

tulisan lain yang membahas pemikirannya. Proses ini melibatkan studi pustaka yang 

komprehensif untuk memastikan keakuratan data dan konteks. Analisis Kritis, Dengan 

mengkaji karya-karya Al-Maududi, penelitian ini mengupas peran teoretis yang 

diusulkannya dalam pemerintahan Islam. Pemikiran Al-Maududi tidak hanya dipahami 



Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

59 
 

dalam konteks sejarahnya tetapi juga dianalisis untuk menemukan relevansinya dalam 

dinamika politik dan sosial kontemporer. Kritik dilakukan secara eksternal dan internal 

untuk memastikan keaslian dan kebenaran isi sumber. Kegiatan interpretasi melibatkan 

analisis dan sintesis fakta-fakta yang telah dikumpulkan. Kemudian diorganisir secara 

kronologis, logis, dan sistematis pada tahap akhir historiografi. Data sejarah yang 

dikumpulkan kemudian diubah menjadi narasi sejarah ilmiah. 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN  

Biografi Abul A’la Al-Maududi 

Abu A'la Al-Maududi lahir pada 25 September 1903, yang bertepatan dengan 

3 Rajab 1321 H, di Awrangabad, Deccan. Beliau merupakan anak bungsu dari lima 

bersaudara, yang ayahnya bernama Sayyid Ahmad Hasan. Al-Maududi berasal dari garis 

keturunan yang terhubung langsung dengan Khwaja Qutbu'ddin Maududi Chisti, 

seorang tokoh sufi terkemuka di India. Nama "Maududi" sendiri diambil dari gelar 

kehormatan yang diberikan kepada Khwaja Qutbu'ddin, yaitu Syaikhul Syuyukh (guru-

guru sufi). Para pendiri tarekat Chistiyyah ini dikenal memiliki garis keturunan yang 

berasal dari Nabi Muhammad SAW. (Abul A’la al-Maududi, 1985).  

Abu A'la Al-Maududi memiliki gelar (Sayyid) yang menandakan keturunannya 

yang mulia. Dari pihak ibunya, Ruqaiyah Begum, ia berasal dari keluarga terkemuka 

asal Turki yang berimigrasi ke India pada masa pemerintahan Aurangzeb dan pernah 

menduduki posisi penting dalam pemerintahan Mughal. Semasa kecil, Al-Maududi 

sangat disayangi oleh ayahnya, Sayyid Ahmad Hasan, yang memberikan perhatian besar 

untuk membimbingnya. Ayahnya berharap agar Al-Maududi mengikuti ajaran tasawuf, 

yang kemudian berpengaruh pada sikap hidupnya, terutama dalam hal idealisme, 

kealiman, dan kerendahan hati. Ahmad Hasan sangat mengutamakan pendidikan anak-

anaknya, bahkan merasa perlu untuk mengajarkan mereka secara langsung. Ia berharap 

agar Al-Maududi tumbuh menjadi seorang maulawi (kiai), ahli ilmu kalam, dan pemikir 

Islam yang handal. 

Maududi memulai pendidikannya dengan mempelajari bahasa Persia, Urdu, 

dan kemudian bahasa Arab. Selain itu, ia juga mendalami ilmu mantiq (logika), fiqh, 

dan hadits. Sejak usia muda, Maududi memiliki semangat besar untuk menulis dan 

sangat gemar membaca, yang membantunya membangun fondasi yang kokoh dalam 

berbagai bidang ilmu. Pada tahun 1914, ketika usianya hampir menginjak sebelas tahun, 

ia masuk ke Madrasah Fauqaniyah di Awrangabad. Sekolah ini berafiliasi dengan 

Universitas Uthmaniyah Hyderabad, yang mengajarkan gabungan ilmu-ilmu klasik dan 

modern. Al-Maududi adalah sosok yang tak pernah puas dengan satu disiplin ilmu saja. 



Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

60 
 

Di usia yang masih muda, ia sudah menguasai berbagai cabang ilmu, seperti al-Miqat 

fil al-Mantiq dalam logika, al-Quduri dalam fiqh, dan Shamail al-Tirmidzi dalam hadits. 

Bahkan, di usia sebelas tahun, ia sudah mampu menerjemahkan buku Al-Mar'ah Al-

Jadidah karya Qasim. 

Pada tahun 1915, keluarga Maududi pindah ke Hyderabad, di mana ia 

melanjutkan pendidikannya di Madrasah Darul Ulum. Namun, ia tidak dapat 

melanjutkan sekolah untuk waktu yang lama karena ayahnya jatuh sakit tak lama setelah 

mereka tiba di Hyderabad. Enam bulan kemudian, Maududi terpaksa meninggalkan 

Hyderabad dan pergi ke Bhopal untuk merawat ayahnya. Kondisi kesehatan ayahnya 

yang terus memburuk, ditambah dengan kesulitan finansial, memaksa Maududi untuk 

berhenti sekolah dan menghadapi kenyataan hidup yang sulit. Pada masa itu, Al-

Maududi lebih tertarik pada politik daripada masalah agama. Hal ini membuatnya tidak 

pernah menganggap diri sebagai seorang alim. Dalam banyak biografi, Al-Maududi 

dikenal lebih sebagai seorang jurnalis yang mempelajari agama secara otodidak. (Choiri, 

2017) 

Pada tahun 1919, Al-Maududi pindah ke Jabalpur untuk bekerja di media 

mingguan partai pro-Kongres yang bernama Taj. Di sini, ia aktif memobilisasi kaum 

Muslim untuk mendukung Partai Kongres. Berkat ketekunannya, Taj sempat 

diterbitkan setiap hari. Aktivitasnya di dunia media memperluas wawasannya, dan ia 

mulai mempelajari berbagai buku tentang sejarah, fisiologi, sosiologi, serta 

perbandingan agama. Tak lama setelah itu, Al-Maududi dan saudaranya pindah ke 

Delhi. Di sana, ia semakin terlibat dalam arus intelektual di kalangan komunitas 

Muslim. Pandangan politik Al-Maududi pun semakin dipengaruhi oleh nilai-nilai 

agama. Ia bergabung dengan Tahrik-Hijrah (Gerakan Hijrah), yang mendorong umat 

Muslim India untuk meninggalkan negara itu dan pindah ke Afghanistan sebagai Dar 

al-Islam (Negeri Islam) yang bebas dari penjajahan Inggris. Di Delhi, ia juga berkenalan 

dengan pemimpin penting gerakan Khilafah, Muhammad Ali, dan bersama Ali ia 

menerbitkan surat kabar nasional Hamdard. 

Konsep Khilafah dan Kerajaan menurut  Abu A’la Al-Maududi  

 Abu A'la Al-Maududi, seorang pemikir Muslim terkemuka, mengusulkan 

konsep khilafah sebagai inti dari pemerintahan Islam. Ia memandang khilafah sebagai 

bentuk pemerintahan theo-demokrasi, yang menggabungkan prinsip-prinsip Islam 

dengan mekanisme pemerintahan berdasarkan syariat, berbeda dengan demokrasi ala 

Barat. Pemahamannya tentang universalitas Islam sangat memengaruhi pandangannya 

terhadap masalah ini. Menurut Al-Maududi, negara Islam yang ideal harus berdiri di 

atas tiga asas pemikiran politik: Tauhid, Risalah Kenabian Muhammad SAW, dan 



Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

61 
 

pemahaman yang benar tentang konsep Khilafah. Konsep Tauhid dapat dipahami 

melalui penafsiran kembali tentang ketuhanan, yang mencakup istilah Ilah, Rabb, 

Ibadah, dan Ad-Din. Dalam konteks pemikiran tentang konstitusi negara Islam, setelah 

Tauhid, yang juga penting adalah Risalah yang dibawa oleh Muhammad SAW. (Choiri, 

2017).  

 Khilafah dalam pemikiran politik Al-Maududi dipahami sebagai sistem 

pemerintahan dalam Islam. Menurutnya, khilafah memiliki dua makna yang saling 

terkait. Pertama, khilafah dianggap sebagai bentuk demokrasi dalam Islam, di mana 

rakyat berperan aktif dalam menjalankan pemerintahan sebagai khalifah Allah (khalifah 

kolektif), yang bertugas mengawasi jalannya pemerintahan. Kedua, khilafah juga 

merupakan sistem pemerintahan di mana seorang khalifah berperan sebagai pemimpin 

yang bertanggung jawab kepada Allah dan kepada khalifah kolektif. 

 Al-Maududi mengemukakan tiga asas yang menjadi landasan konstitusi negara 

Islam. Menurutnya, negara Islam yang ideal, yang berlandaskan ketiga prinsip tersebut, 

memiliki karakteristik khusus, yaitu bersifat universal, ideologis, dan demokratis. Ia 

menjelaskan bahwa prinsip demokrasi dalam Islam telah diterapkan oleh para Khalifah 

Rasyidah, meskipun berbeda jauh dengan demokrasi yang berkembang di Barat. 

Perbedaan utama terletak pada pengertian kedaulatan. Dalam demokrasi Barat, 

kedaulatan berada di tangan rakyat, sementara dalam Islam, kedaulatan sepenuhnya 

berada di tangan Allah. (Abul A’la Al-Maududi, 1985) 

Konsep khilafah berlandaskan pada tauhid, yaitu pengakuan bahwa Allah 

adalah satu-satunya pemegang kekuasaan tertinggi, sementara manusia berperan 

sebagai khalifah-Nya di bumi. (Gunawan, 2019) ementara itu, sistem theo-demokrasi 

berbeda dengan demokrasi sekuler. Theo-demokrasi adalah sistem pemerintahan yang 

dipimpin oleh prinsip syariat Islam, dengan elemen musyawarah atau konsultasi antara 

pemimpin dan rakyat. (Kesuma, 2008) Prinsip utama pemerintahan yang diajukan oleh 

Abu A'la Al-Maududi terdiri dari tiga ajaran pokok: Tauhid, Risalah, dan Khilafah. 

Tauhid mengajarkan bahwa Allah adalah sumber hukum tertinggi. Risalah menegaskan 

bahwa hukum harus berlandaskan pada ajaran Al-Qur'an dan hadis. Sementara itu, 

Khilafah menyatakan bahwa manusia berperan sebagai wakil Allah yang bertanggung 

jawab untuk menegakkan hukum syariat. Maududi meyakini bahwa khilafah bersifat 

universal, melampaui batas negara, dan bertujuan untuk menciptakan persatuan umat 

Islam. 

Maududi mengkritik konsep kerajaan yang memusatkan kekuasaan kepada 

individu tertentu (seperti raja), karena ia menilai bentuk pemerintahan seperti itu 

berpotensi menyimpang dari prinsip keadilan Islam. Sistem kerajaan sering tidak 



Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

62 
 

melibatkan konsultasi yang adil dengan rakyat, sehingga tidak memenuhi kriteria 

musyawarah Islami. Sistem pemerintahan yang ideal karena berbasis pada nilai-nilai 

Islam yang melibatkan Allah sebagai pemimpin tertinggi dan manusia sebagai 

pelaksana hukum-Nya. Sistem ini berbeda dengan kerajaan, yang menurut Maududi 

tidak cukup mencerminkan prinsip Islam seperti tauhid, keadilan, dan musyawarah. 

Perbedaan Khilafah dan Pemerintahan dalam Sejarah Islam Menurut Al-
Maududi 

Untuk menganalisis pemikiran Abu A’la Al-Maududi mengenai konsep ideal 

khilafah dan realitas pemerintahan Islam sepanjang sejarah. Al-Maududi 

mendefinisikan khilafah sebagai sistem pemerintahan yang berdasarkan kedaulatan 

Allah, dengan pemimpin yang bertindak sebagai wakil Allah (khalifah) dan memerintah 

berdasarkan syariat Islam.(Otoluwa, A. P. P., & Umar, 2024) Namun, dalam sejarah 

Islam, Al-Maududi mengkritik munculnya sistem monarki (kerajaan) yang cenderung 

mengedepankan kekuasaan dinasti, warisan politik, dan kepentingan duniawi 

dibandingkan penerapan syariat secara murni. Ia menilai banyak pemerintahan Islam 

pasca-khulafaur rasyidin menyimpang dari konsep khilafah ideal karena terlalu 

terpengaruh oleh tradisi politik lokal atau kepentingan pribadi para penguasa. Melalui 

perspektif kritisnya, Al-Maududi berusaha menunjukkan bagaimana perbedaan ini 

berdampak pada pergeseran nilai-nilai dasar Islam dalam pemerintahan dan kehidupan 

masyarakat. Hal ini bisa menjadi pembuka peluang untuk menganalisis lebih dalam 

tentang relevansi konsep ideal Al-Maududi dalam politik Islam modern.(Sudrajat, 

2009) 

Konsep pemerintahan menurut al Maududi bertolak pada ketauhidan Allah 

SWT sebagai pencipta, pemilik serta perawat alam semesta dan segala isinya termasuk 

negara, merupakan  satu satunya  eksistensi  yang  berhak  ditaati  dan  disembah,  serta  

berhak  memberikan  perintah  ataupun  larangan.  Manusia  tidak  dapat  menentukan  

tujuan  dan maksud    eksistensi    ataupun    membatasi    otoritasnya    sendiri,    karena    

hak    tersebut merupakan  milik Tuhan  semata.(Otoluwa, A. P. P., & Umar, 2024). 

Hal  demikian  menjadikan Tuhan  sebagai  satu satunya  pemilik  kedaulatan  dan  

kekuasaan  tertinggi  di  dunia  termasuk  negara,  sehingga  seluruh  perintah dan 

larangannya yang tertuang dalam al Qur’an dan sunah nabinya merupakan hukum 

tertinggi sekaligus landasan dalam berhukum. 

Al-Maududi mengemukakan konsepsi kenegaraan yang sangat komprehensif. 

Terdapat tiga keyakinan utama yang mendasari pemikirannya tentang kenegaraan 

dalam Islam: pertama, Islam adalah agama yang lengkap dengan petunjuk untuk 

mengatur semua aspek kehidupan manusia, termasuk kehidupan politik. Kedua, 



Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

63 
 

kekuasaan tertinggi atau kedaulatan berada di tangan Allah, sementara manusia hanya 

bertugas melaksanakan kedaulatan tersebut. Ketiga, sistem politik Islam adalah sistem 

yang bersifat universal dan tidak terikat oleh batasan geografis.(Munawir Sjadzali, 1990) 

Penolakan Al-Maududi terhadap teori kedaulatan rakyat didasarkan pada 

pemahamannya terhadap ayat-ayat Al-Qur'an yang menegaskan bahwa kekuasaan 

tertinggi berada di tangan Tuhan. Menurut Al-Maududi, theo-demokrasi adalah bentuk 

pemerintahan di mana rakyat memiliki kedaulatan terbatas yang tetap berada di bawah 

naungan Tuhan. Eksekutif dibentuk berdasarkan kehendak umum umat Muslim, yang 

juga memiliki hak untuk menggulingkannya jika diperlukan. Dalam sistem ini, setiap 

permasalahan pemerintahan yang tidak diatur oleh syariat akan diselesaikan melalui 

musyawarah di kalangan umat Muslim. Dengan demikian, pemerintahan yang 

dikehendaki dalam Islam adalah theo-demokrasi. 

Relevansi Pemikiran Abu A’la Al-Maududi tentang Khilafah dan Kerajaan di 

Era Modern 

Pemikiran Abu A’la Al-Maududi mengenai konsep Khilafah dan kerajaan sangat 

relevan untuk dibahas dalam konteks modern melalui berbagai sudut pandang, 

terutama dalam memahami hubungan antara agama, politik, dan tata kelola 

pemerintahan. Sebagaimana uraian di atas bahwa Maududi mendefinisikan Khilafah 

sebagai pemerintahan berbasis hukum syariah, di mana kedaulatan sepenuhnya berada 

di tangan Allah, dan manusia adalah wakil-Nya (khalifah). Ia menekankan pentingnya 

penerapan syariah dalam semua aspek kehidupan bernegara. (Aziz, A., & Yudha, 2023) 

1. Penolakan terhadap Monarki dan Fokus pada Theodemokrasi 

Al-Maududi menolak konsep monarki tradisional dan mempromosikan 

theo-demokrasi, yakni pemerintahan yang menempatkan kedaulatan di tangan 

Tuhan, sesuai dengan Al-Qur'an dan Sunnah. Pemikiran ini menegaskan bahwa 

semua hukum harus tunduk pada syariat, yang menggambarkan keselarasan antara 

keadilan sosial dan prinsip-prinsip Islam dengan nilai-nilai demokrasi modern 

seperti syura (musyawarah) dan akuntabilitas dengan Indonesia dan Pakistan. Di 

Indonesia, prinsip-prinsip Al-Maududi seperti monoteisme, tujuan kemaslahatan 

hukum, dan ketaatan kepada pemerintahan memiliki kesesuaian dengan nilai lokal. 

Namun, penerapannya menghadapi tantangan karena struktur negara yang 

berbeda. Sementara itu, di Pakistan, gagasan Al-Maududi telah diterapkan secara 

revolusioner sebagai dasar negara yang menjadikan Al-Qur'an dan Sunnah sebagai 

hukum utama.(Satriadi, I., & Khairina, 2020) 

  



Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

64 
 

2. Konsep Hukum Allah 

Al-Maududi mengadvokasi penerapan hukum Allah dalam sistem 

pemerintahan, menekankan bahwa seluruh aspek kehidupan harus diatur oleh 

syariat Islam. Pendekatan ini menunjukkan tantangan sekaligus peluang dalam 

mengadaptasi nilai-nilai Islam pada negara-negara modern yang mengedepankan 

pluralisme hukum.(Asmiatien, 2019) 

3. Kritik dan Alternatif terhadap sistem sekuler 

Pemikiran Al-Maududi juga menawarkan kritik terhadap sistem sekuler, 

khususnya pada otoritas yang tidak transparan. Ide-idenya mengenai keadilan sosial 

dan integritas pemerintahan memberikan inspirasi untuk membangun tata kelola 

negara yang lebih adil dan berbasis nilai moral.  Jadi konsep pemikiran Abu A’la 

Al-Maududan bisa menjadi  alternatif bagi pemerintahan Islam yang tidak hanya 

relevan dalam konteks sejarah tetapi juga dapat menjadi inspirasi dalam 

merumuskan tata kelola negara di era modern. (Muazzinah, 2019) 

 

PENUTUP 

Al-Maududi menegaskan pandangan kritisnya terhadap sistem khilafah dan 

kerajaan dalam sejarah pemerintahan Islam. Al-Maududi menekankan pentingnya 

khilafah sebagai institusi untuk mengembalikan identitas dan kejayaan Islam. Ia 

memandang khilafah bukan hanya sebagai sistem pemerintahan tetapi juga sebagai 

representasi prinsip al-Tauhid (keesaan Tuhan), al-Risalah (kenabian), dan al-Khilafah 

(kedaulatan rakyat di bawah hukum Tuhan) yang menjadi dasar penyelenggaraan 

negara Islam terhadap Monarki. Karena sistim Monarki dalam sejarah Islam, menurut 

Al-Maududi, sering menyimpang dari prinsip-prinsip khilafah yang  ideal.  

Sebagai contoh, sistem monarki hereditas yang dimulai pada masa Dinasti 

Umayyah dianggap sebagai penyimpangan dari konsep pemilihan pemimpin secara 

musyawarah seperti yang dipraktikkan pada masa Khulafaur Rasyidin. dari transisi 

sistem khilafah ke monarki, terutama setelah runtuhnya Khilafah Abbasiyah dan 

Utsmaniyah, menandai pergeseran dari pemerintahan berdasarkan syariat ke dominasi 

dinasti dan kekuasaan terpusat.  

Dalam konteks modern, Al-Maududi melihat potensi khilafah sebagai model 

alternatif bagi negara-negara Islam untuk menerapkan syariat secara kolektif. Namun, 

ia juga menyadari bahwa penerapan ini menghadapi tantangan besar di era globalisasi 

dan keberagaman sistem pemerintahan. Sehingga Al-Maududi menawarkan kritik 

terhadap sistem sekuler modern, sekaligus menyoroti bagaimana nilai-nilai Islam dapat 

diterapkan dalam demokrasi berbasis musyawarah (syura) dan akuntabilitas. 



Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

65 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abul A’la al-Maududi. (1985). Khilafah dan Kerajaan, evaluasi kritis atas sejarah pemerintahan 

Islam. 

Abul A’la Al-Maududi. (1985). Pokok-pokok Pandangan Hidup Muslim. 

Al-Zuhaily. (1992). Fiqhul Islam wa Adillatuhu. 

Arif, M. (2018). Islamic Politics, Economic Politics For World Velfare In Perspective 

Maqashdi Ash Shari’ah. Jurnal Sps UIN Syarif Hidayatullah Jakarta: 

Asmiatien, S. (2019). Pemikiran Abu Al-A’la Al Maududi Dan Nurcholish Madjid 

Tentang Hubungan Agama Dan Negara. Doctoral Dissertation, UIN Raden Intan 

Lampung). 

Aziz, A., & Yudha, G. Y. (2023). Pemikiran Abu Al-A’la Al-Mawdudi Dan Relevansi 

Bagi Etika Kepemimpinan. Urnal Tapis: Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam, 108-

123. 

Choiri, M. (2017). Relevansi pemikiran konsep Negara Ideal menurut Abul A’la Al-

maududi. Doctoral Dissertation, Universitas Islam Negeri Sumatera Utara). 

Gunawan, S. (2019). Karakteristik Negara Islam; Kajian Awal Ide Negara Abul A’la 

Maududi. 186-199. 

https://doi.org/https://doi.org/10.24952/ALMAQASID.V5I2.2079.G1652. 

Hitti, P. K., & Khalidi, W. (1943). History of the Arabs (p. 112). London: Macmillan. 

Iqtidar, H. (2020). Jizya against Nationalism: Abul A‘la Maududi’s Attempt at 

Decolonizing Political Theory. Jhe Journal of Politics, 1145-1157. 

https://doi.org/https://doi.org/10.1086/710973 

Islam, J. (2019). Abul A’la Maududi: Innovator or Restorer of the Islamic Caliphate? 

International Journal of Political Theory. 

https://doi.org/https://doi.org/10.22609/3.1.2. 

Kesuma, A. S. K. S. (2008). Menilai Ulang Gagasan Negara Khilâfah Abû Al-A’lâ Al-

Maudûdî. Ulumuna, 275-300. 

Muazzinah, R. (. (2019). Konsep Demokrasi (Studi Komparatif antara Pemikiran Abul 

A’la Al-Maududi dan Prakteknya di Indonesia). Doctoral Dissertation, UIN AR-

RANIRY). 

Munawir Sjadzali. (1990). Islam dan Tata Negara, Ajaran Sejarah dan Pemikiran. 

Musdah Mulia. (2010). Negara Islam. 

Nurcholis Madjid. (1996). “Kata Pengantar” dalam Ahmad Syafi’I Ma’arif, Islam dan masalah 

kenegaraan : Studi tentang percaturan dalam konstitusi. LP3 ES,. 

Otoluwa, A. P. P., & Umar, K. (2024). Konsep Pemerintahan Dalam Islam Menurut 

Abu Al-A’la Al-Maududi Serta Kemungkinan Penerapannya Di Indonesia. 

Siyasatuna: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Siyasah Syar’iyyah, 322-335. 

Satriadi, I., & Khairina, K. (2020). Pemikiran Abul A’la Al-Maududi Tentang Politik 

Islam. PROCEEDING IAIN Batusangkar, 195-201. 

https://doi.org/https:/doi.org/10.24952/ALMAQASID.V5I2.2079.G1652
https://doi.org/https:/doi.org/10.1086/710973
https://doi.org/https:/doi.org/10.22609/3.1.2


Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

66 
 

Sudrajat, A. (2009). Khilafah Islamiyah dalam perspektif sejarah. Informasi. 

Yusup, E. (2021). Analisis Konsep Teo-Demokrasi Dalam Pemikiran Politik Abul A’la Al-

Maududi Dan Relevansinya Di Indonesia. 

  
 


