All=ItEhad b o

Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam

P-ISSN 2442-6938
E-ISSN 2721-6829

Volume 10 No. 2 (2024): Dec, h. 51-66

KHILAFAH DAN KERAJAAN DALAM PERSPEKTIF ABU A’LA AL-
MAUDUDI (ANALISIS KRITIS ATAS SEJARAH PEMERINTAHAN

ISLAM)

Information Authotr

Abstract

Saidin Hamzah!
Institut Agama Islam Negeri
(IAIN) Parepare
Email:
saidinhamzah(@jiainpare.ac.id

Kurais®
Sekolah Tinggillmu Syari’ah
Al-Ittihad Bima
Email:
kuraisusman28@gmail.com

This research discusses the Caliphate and the kingdom from
the perspective of Abu A'la Al-Maududi (Critical
analysis of the history of Islamic government). The focus of
the study includes Biography, The Concept of the Caliphate
and the Kingdom, The Difference between the Caliphate
and Government in Islamic History and the Relevance of
Abn A'la Al-Mandudi's thoughts on the Caliphate and
the Kingdom in the modern context The purpose of the
research is to elaborate the concept of Islamic government
according to Abu A'la Al-Mandudi, an Islamic thinker
of the 20th century. His ideas and ideals are very influential
in the development of Islam. The researcher uses a historical
research method consisting of four stages, namely, heuristi,
criticism,  interpretation, and historiography with a
literature review approach with data collection in the form
of books, journals, documents, as well as data sources and
information relevant to the study. Research bas found that
the Islamic system of government is based on the principle
of monotheism (the oneness of Allah) There is no god but
Allah and the main task of the prophets and apostles is to
teach monotheism (the unity of godhead) to all mankind.
(prophetic treatise), and caliphate (leadership). Mandudi
criticized the royal system in Islamic history, according to
him, deviated from Islamic idealism becanse it replaced the
caliphate with a form of dynastic government or absolute
monarchy. power in Islam should reflect the values of the
Qur'an and the Sunnah, with leaders who are subject to
God's law and accountable to the people. The difference
between the concept of an ideal caliphate and the practice of
monarehy, as well as analyzing the impact of the transition
from caliphate to kingdom in the development of Islamic
politics. Mandudi offered theo-democracy as an alternative,
namely a system of govermment that combines divine
principles with the participation of the people. to evaluate
the relevance of his theory in the context of modern
government and Islamic society today.

51


mailto:saidinhamzah@iainpare.ac.id
mailto:kuraisusman28@gmail.com

All=]lttihad

Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam

P-ISSN 2442-6938
E-ISSN 2721-6829

hitps:iie-journal stisbima.acid /o), me 10 No. 2 (2024): Dec, h. 51-66

Aol A Ushia e Aslaall g ABDIAY ) 1da B
Jadid g (DY) asal) @Jm @i Jalat) (5394 5all
GAlly (ASlaally ABDIAN aggday (ASIA B puud) A yal)
u..ﬂ \s8f dani g ¢ b g ) Q}L}S&JL’ AR
Ludal) Ghad) 8 dsleally ABDAY e gagagall e
(o) 18 (Sl asall o sgda Juall ga Call Ga G2 A
o S8 pdind) G BN B DY) Shal) gagasall o
Gald) adiiuy M) ekl A laa B ige Llal) Aliag
AEJY) (g dalse gl 0o ST Al Gy gl
> aa Sl Azl e mgd g Gl g iaadil) g 283 g
slaa M) BLEYL gy Bl g S JSd o il
Slal) cian g a8 g Al all dliall cld il glaal) g il
(40 Ailan g) Sa gl s o a gl L) aSal) aliS ¢
palad oA Qe g LU L ) dagall g 40 Y1) ) Y
¢ (Gss Zutw) Slaa A paall (Z\.MM 5asg) gl
C..ULJ\ o Slal) aUST (5393 gall &I (BALAN) ABDAL|
sy ‘EMJMY\ Al e Gl SN cuang sg.Aﬁ-u‘g\
Lsla) g g ml) aSal) QAT Cp JSdy ABAY Jadial)
Al g ¢y AN ad adlay) A Aabead) (sl o) g, dilhaal)
Gl &) alal Gl g'gma g 4l Ay H&d (il 5B e ¢
Jalad ISy (Auslal) A jlaay Adliall ABIAL) o ggda (o
L) gl & Aslaall ) ABJAN e JUENY) il
AUaS ol (Jaas ial) Ada) Bagal) ga9a 90 add Aradluy)
Apan ) conal) AS jLdia g 4y (s3lsal) (i pany S
29 (ahY) peaianall g Apand) da gSal) Gla (b 4Gy B

Penelitian ini mengkaji Khilafah dan kerajaan
dalam perspektif Abu A’la Al-Maududi (Analisis
kritis atas sejarah pemerintahan Islam). Fokus
kajian mencangkup Biografi, Konsep khilatah dan
kerajaan, Perbedaan antara Khilafah dengan
Pemerintahan dalam Sejarah Islam dan Relevansi
pemikiran Abu A’la Al-Maududi tentang khilafah
dan kerajaan dalam konteks modern. Tujuan
penelitian menguraikan konsep pemerintahan
Islam menurut Abu A’la Al-Maududi, gagasan
yang sangat berpengaruh dalam sejarah Islam
seorang pada abad ke-20. Peneliti ini mengunakan
metode penelitian sejarah dengan empat tahapan,
beuristic, kritik, interpretasi, dan historiografi
dengan  pendekatan  kajian  /Jiterature  dan
pengumpulan data berupa  buku-buku, jurnal,
dokumentasi, maupun sumber-sumber data dan
informasi relevan dengan kajian yang di bahas.
Penelitian  ini menemukan bahwa sistem
pemerintahan Islam didasarkan pada prinsip

52



All=]lttihad

Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam

P-ISSN 2442-6938
E-ISSN 2721-6829

hitps:iie-journal stisbima.acid /o), me 10 No. 2 (2024): Dec, h. 51-66

tauhid (keesaan Allah) Tidak ada tuhan selain allah
dan tugas utama para nabi dan rasul (risalah
kenabian) adalah mengajarkan tauhid (#be unity of
godhead) kepada seluruh umat manusia. Maududi
mengkritik sistem kerajaan dalam sejarah Islam,
menurutnya sudah menyimpang dari idealisme
Islam karena menggantikan khilafah dengan
bentuk pemerintahan dinasti atau monarki
absolut. kekuasaan dalam Islam harus
mencerminkan nilai-nilai al-Qur’an dan Sunnah,
dengan pemimpin yang tunduk pada hukum
Tuhan dan bertanggung jawab kepada umat.
Perbedaan antara konsep khilafah ideal dengan
praktik monarki, serta menganalisis dampak
transisi  dari  khilafah ke kerajaan dalam
perkembangan  politik  Islam. Maududi
menawarkan teo-demokrasi sebagai alternatif,
yaitu sistem pemerintahan yang memadukan
prinsip ketuhanan dengan partisipasi rakyat. untuk
mengevaluasi relevansi teorinya dalam konteks
pemerintahan modern dan masyarakat Islam saat
ini.

Keywords: Kbhilafah, Kerajaan, Abu A'la Al
Mandudi, Sejarah, Pemerintahan Islam

This work is licensed under a CreativeCmmons Attribution-ShareAlike 4.0

International License.

Publisher:

Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM) STIS Al-Ittihad

Bima

PENDAHULUAN

Wafatnya Nabi Muhammad SAW menjadi peristiwa penting yang menandai

berakhirnya sebuah era unik dalam sejarah Islam. Pada masa hidup beliau, Nabi tidak

hanya berperan sebagai pemimpin spiritual yang membimbing umat berdasarkan

wahyu ilahi, tetapi juga sebagai pemimpin duniawi yang mengatur kehidupan

bermasyarakat secara langsung. Kombinasi otoritas spiritual dan temporal ini

menjadikan kepemimpinan beliau luar biasa dan tak tergantikan. Namun, ketika Nabi

Muhammad SAW wafat, umat Islam menghadapi situasi yang penuh tantangan. Nabi

53


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66

tidak meninggalkan wasiat atau pesan khusus tentang siapa yang scharusnya
menggantikan beliau sebagai pemimpin umat. Kondisi ini membuka ruang bagi para
sahabat untuk berdiskusi dan menentukan langkah terbaik demi kelangsungan umat
Islam pasca kepergian beliau. (Munawir Sjadzali, 1990)

Umat Islam pernah melewati masa transisi yang penuh dinamika, menandai
perubahan besar dalam sistem pemerintahan setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW.
Periode Khulafaur Rasyidin yang mencakup kepemimpinan Abu Bakar Ash-Shiddiq,
Umar bin Khattab, Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi Thalib dianggap sebagai masa
yang paling dekat dengan idealisme ajaran Islam. Pada era ini, para khalifah memimpin
berdasarkan prinsip-prinsip utama dalam Islam, seperti syura (musyawarah), yang
memastikan pengambilan keputusan dilakukan secara kolektif; keadilan, yang menjadi
landasan dalam menegakkan hukum dan kebijakan; serta kesetaraan, yang
mencerminkan nilai-nilai universal dalam kehidupan bermasyarakat. Kepemimpinan
para Khulafaur Rasyidin tidak hanya menjadi teladan dalam tata kelola pemerintahan
Islam, tetapi juga menjadi cerminan dari semangat awal umat dalam menjalankan nilai-
nilai Islam secara menyeluruh. Era ini menjadi pijakan penting dalam memahami
konsep ideal pemerintahan Islam. (Musdah Mulia, 2010)

Namun, setelah beralih ke periode selanjutnya, sistem pemerintahan berubah
seiring dengan munculnya zu/k, terutama pada masa Dinasti Umayyah dan Abbasiyah,
di mana kekuasaan sering bersifat turun-temurun dan memadukan unsur kekuasaan
monarki dengan kepentingan politik dan militer. berbagai bentuk pemerintahan Islam
ini telah muncul dengan dinamika dan tantangan yang berbeda. Hal ini menimbulkan
pertanyaan mengenai esensi dan legitimasi bentuk pemerintahan yang sesuai dengan
ajaran Islam.

Dalam ajaran Islam, pembentukan undang-undang atau konstitusi tidak
semata-mata dianggap sebagai urusan duniawi, melainkan juga berkaitan erat dengan
aspek keagamaan. Hal ini menunjukkan bahwa hukum dalam Islam memiliki dimensi
spiritual yang kuat, berakar pada ajaran ilahi yang sempurna. Para pemikir besar Islam,
seperti Al-Mawardi, Ibnu Taimiyah, Ibnu Khaldun, dan Al-Taftazani, memberikan
perhatian khusus dalam mengkaji hubungan antara agama dan tata kelola negara.
Menurut Ibnu Khaldun, peraturan politik dalam konteks ketatanegaraan dapat
dirumuskan oleh para ahli dan cendekiawan, tetapi pada intinya, hukum yang paling
ideal adalah hukum yang bersumber dari wahyu Allah SWT, sebagaimana disampaikan
oleh para nabi dan rasul. (Al-Zuhaily, 1992).

Hukum ini dianggap memiliki validitas tertinggi karena berasal langsung dari

Tuhan, menjadikannya sebagai pedoman utama dalam menciptakan keadilan dan

54



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66

keteraturan di masyarakat. Pemikiran para cendekiawan Islam ini menjadi bukti bahwa
Islam tidak hanya mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga mencakup
aspek sosial dan politik secara holistik, menjadikannya relevan dalam setiap zaman.
(Nurcholis Madjid, 1996) Dalam pandangan Sayyid Qutb, konsep Negara Islam
memiliki keterkaitan yang erat dengan agama, serupa dengan pemikiran Maududi.
Sayyid Qutb menegaskan bahwa dalam Islam, negara tidak bisa dipisahkan dari agama,
sebagaimana agama tidak dapat berjalan tanpa adanya hukum dan sistem yang
mengatur. Bagi Qutb, anggapan bahwa agama dan negara adalah dua entitas yang
terpisah sepenuhnya adalah mitos yang tidak memiliki tempat dalam ajaran Islam.

Menurutnya, keberadaan negara menjadi bagian integral dari praktik
keagamaan, karena hukum dan sistem yang diterapkan dalam negara adalah cerminan
dari nilai-nilai agama. Sebaliknya, agama membutuhkan wadah berupa negara untuk
mewujudkan keadilannya dalam kehidupan bermasyarakat. Oleh karena itu, Islam
memandang agama dan negara sebagai dua elemen yang saling mendukung dan tidak
dapat berdiri sendiri. Sayyid Qutb juga menggarisbawahi bahwa cikal bakal Negara
Islam sudah dimulai sejak masa awal Islam, ketika komunitas Muslim pertama
terbentuk, meskipun hanya berupa kelompok kecil. Dalam komunitas ini, prinsip-
prinsip hukum Islam telah diterapkan, menjadi fondasi bagi lahirnya sebuah negara
yang berlandaskan nilai-nilai ilahi. Pemikiran Qutb ini menegaskan pentingnya peran
negara dalam mewujudkan cita-cita Islam secara menyeluruh.

Abu A’la Al-Maududi, salah satu pemikir Muslim terkemuka abad ke-20,
dikenal dengan pandangannya yang kritis dan mendalam tentang konsep pemerintahan
Islam. Ia menekankan perbedaan mendasar antara khilafah, yang dianggap sebagai
bentuk ideal pemerintahan Islam, dan mulk (kerajaan), yang sering kali dianggap
menyimpang dari prinsip-prinsip Islam dalam praktik sejarahnya. Dalam analisisnya,
Al-Maududi tidak hanya membahas dimensi spiritual dan moral yang menjadi inti dari
pemerintahan Islam, tetapi juga menguraikan pengaruh politik dan sosial yang
menentukan legitimasi sebuah pemerintahan. Ia mengkritisi bagaimana, sepanjang
sejarah Islam, sistem mulk kerap mengabaikan nilai-nilai syura (musyawarah), keadilan,
dan kesetaraan yang menjadi dasar dari sistem khilafah.

Pendekatan Al-Maududi terhadap sejarah pemerintahan Islam membuka
wawasan tentang perdebatan panjang di kalangan ulama, pemikir, dan sejarawan terkait
bentuk pemerintahan yang paling sesuai dengan ajaran Islam. Gagasannya menjadi
penting untuk memahami bagaimana sistem pemerintahan Islam seharusnya
dirancang, tidak hanya untuk menjaga otoritas spiritual tetapi juga untuk memastikan

terciptanya keadilan sosial dan politik yang menyeluruh. Melalui pandangan ini, Al-
55



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66

Maududi mengajak umat Islam untuk kembali mengevaluasi nilai-nilai utama dalam
pemerintahan  dan  menyesuaikannya dengan  tantangan  zaman, tanpa
mengesampingkan ajaran-ajaran mendasar Islam. (Arif, 2018)

Abu A’la Al-Maududi, seorang pemikir Islam terkemuka, menawarkan tiga
dasar utama yang menjadi pondasi keyakinannya tentang konsep kenegaraan dalam
Islam. Pemikirannya yang kritis dan menyeluruh ini menekankan bahwa Islam bukan
hanya agama, tetapi juga sebuah sistem yang lengkap untuk mengatur berbagai aspek
kehidupan, termasuk politik dan pemerintahan. Pertama, adalah Islam sebagai Agama
Paripurna. Maududi menegaskan bahwa Islam adalah agama yang sempurna,
menyediakan panduan yang lengkap untuk mengatur kehidupan manusia, termasuk
dalam bidang politik. Menurutnya, umat Islam tidak perlu mengadopsi sistem politik
Barat, karena Islam telah memiliki sistem politik yang jelas, dengan Khulafaur Rasyidin
sebagai model ideal pemerintahan. Pola ini menunjukkan bagaimana nilai-nilai Islam
dapat diterapkan dalam membangun negara yang berkeadilan.

Kedna, Kedaulatan Tertinggi Milik Allah, Dalam pandangan Maududi,
kekuasaan tertinggi atau kedaulatan mutlak hanya dimiliki oleh Allah SWT. Baik negara
maupun rakyat hanya bertindak sebagai pelaksana hukum dan perintah Allah di muka
bumi. Segala keputusan politik dan hukum harus merujuk kepada Al-Qur'an dan sunah
Rasulullah  SAW, menjadikan syariat sebagai landasan utama dalam kehidupan
bermasyarakat dan bernegara. Kefjga, Sistem Politik Islam yang Universal, Maududi
menggambarkan sistem politik Islam sebagai sistem yang bersifat universal, tidak
terikat oleh batasan geografis, bahasa, atau kebangsaan. Konsep ini mencerminkan
kesatuan umat Islam (umat global) yang melampaui sckat-sekat nasionalisme,
menegaskan bahwa Islam hadir sebagai rahmat bagi seluruh umat manusia. Pemikiran
ini memberikan perspektif yang kuat tentang bagaimana Islam dapat menjadi dasar bagi
sistem pemerintahan yang tidak hanya mengatur, tetapi juga mempersatukan, dengan
nilai-nilai spiritual dan keadilan yang melandasinya. Pandangannya relevan untuk
menjadi bahan refleksi, terutama dalam mencari solusi politik yang sesuai dengan ajaran
Islam di era modern ini. .(Abul A’la Al-Maududi, 1985)

Dalam tulisannya Jaan S. Islam yang berjudul Abul A’la Maududi: Innovator or
Restorer of the Islamic Caliphate meninjau pandangan Maududi sebagai restorator
kekhalifahan ideal seperti yang ditegakkan Nabi Muhammad dan Khulafaur Rasyidin,
dengan penekanan pada kedaulatan ilahi dari pada kedaulatan rakyat ala konsep
barat.(Islam, 2019). Selain itu ada juga jurnal yang di tulis oleh Syafrin Gunawan dengan
judul Karasteristik Negara Islam Menurut Abul A’la Maududi. Artikel ini menyoroti

pandangan Maududi tentang negara yang ideal adalah yang menerapkan prinsip tauhid,



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66

risalah, dan khilafah. Maududi mendefinisikan negara Islam sebagai teodemokrasi yang
berbeda dari monarki atau sistem Kerajaan. (Gunawan, 2019). Gagasan Negara
Khilafah Abt Al-A’la Al-Maudidi Artikel terakhir ini di tulis oleh Kusuma pada tahun
2008 dengan mengulas pemikiran Maududi tentang negara Islam, yang berfokus pada
konsep teodemokrasi. Ia menekankan pentingnya penerapan hukum Islam dan sistem
politik yang didasarkan pada syariat, berbeda dari sistem demokrasi barat.(Kesuma,
2008)

Urgensi penulisan artikel ini untuk melakukan analisis kritis terhadap sejarah
pemerintahan Islam dan bagaimana ide-ide Al-Maududi dapat menginformasikan
bahkan menantang persepsi kontemporer mengenai bentuk pemerintahan Islam. Hal
ini penting mengingat adanya kebangkitan gerakan Islam dalam bidang politik yang
sering kali mengklaim legitimasi ideologis mereka dari ajaran klasik tentang &hilafab.
Analisis Al-Maududi menyoroti apakah klaim-klaim ini sejalan dengan model &hilafah
yang diinginkan dalam ajaran Islam atau justru mendekati praktik »#/k yang ia kritik.

(Yusup, 2021)

KAJIAN TEORI

Kajian mengenai konsep khilafah dan kerajaan dalam perspektif Abu A’la Al-
Maududi perlu melibatkan analisis tentang pandangannya terhadap bentuk
pemerintahan yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Maududi menempatkan
pemikiran tentang kekhalifahan sebagai bagian penting dari visi teo-demokrasi, yang
menckankan kedaulatan ilahi dan penerapan hukum Islam. Uraian dari Iqtidar
mengulas tentang pandangan Maududi yang menyoroti bahaya nasionalisme yang
dipandang sebagai pengaruh dari kolonialisme, yang bertentangan dengan konsep
persatuan umat Islam dalam khilafah. Hal ini tercermin dalam analisisnya yang
menentang gagasan-gagasan barat yang memisahkan agama dan negara. Upaya
Maududi adalah mengintegrasikan kembali prinsip-prinsip Islam dalam struktur
pemerintahan, menekankan hukum syariah dan kebersamaan umat sebagai respons
terhadap kolonialisme dan modernisme. (Iqtidar, 2020)

Philip K. Hitti, dalam bukunya History of The Arabs, mengungkapkan bahwa
Islam adalah sebuah sistem yang mencakup tiga aspek integral: agama, negara, dan
budaya. Ketiganya saling berkaitan, mencerminkan sifat menyeluruh ajaran Islam
dalam mengatur kehidupan individu maupun masyarakat. Dalam konteks ini, tulisan
ini menggunakan Islam sebagai sistem kenegaraan sebagai kerangka teori, dengan

berfokus pada pemikiran Abu A’la Al-Maududi tentang konstitusi negara. Al-Maududi

57



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66

menegaskan bahwa Islam tidak hanya menjadi panduan spiritual, tetapi juga menjadi
landasan bagi tatanan sosial dan politik. (Hitti, P. K., & Khalidi, W. 1943).

Ulasan Yusuf yang memperkenalkan Maududi menguraikan konsep
teodemokrasi, di mana pemerintahan harus berdasarkan kedaulatan Tuhan, bukan
manusia. Sistem ini mencakup kepatuhan penuh pada hukum Islam (syariah) dan
membedakan dirinya dari monarki absolut atau sistem demokrasi barat. Maududi
menolak gagasan kedaulatan rakyat sepenuhnya dan meneckankan bahwa kekuasaan
politik harus didelegasikan sesuai dengan kehendak ilahi. (Yusup, 2021)

Pemimpin yang ideal adalah sebagaimana yang di contohkan  oleh
pemerintahan Khulafaur Rasyidin, yang didasarkan pada musyawarah dan penegakan
keadilan. Ia memandang monarki sebagai sistem yang cenderung menyimpang dari
nilai-nilai egaliter Islam, karena mengarah pada penunjukan kekuasaan berdasarkan
warisan, bukan keadilan dan kapasitas kepemimpinan. Kajian ini mendukung ide
bahwa sistem khilafah lebih demokratis dalam kerangka hukum Islam daripada
monarki tradisional. Pemikiran Maududi sering kali diposisikan antara gagasan restorasi
khilafah ala masa Rasulullah dan Khulafaur Rasyidin dan interpretasi modern tentang
penerapan syariah dalam negara. Studi ini menilai bahwa pemikirannya tetap
mendukung bentuk pemerintahan yang mengutamakan supremasi hukum ilahi di atas
hak suara rakyat seperti dalam demokrasi barat. Maududi melihat khilafah sebagai
bentuk pemerintahan yang paling sesuai dengan ajaran Islam, di mana hukum Allah
menjadi landasan dalam pengambilan kebijakan. Ia mengkritik sistem monarki dan
demokrasi barat karena dianggap tidak sepenuhnya sejalan dengan prinsip keislaman

yang adil dan syariat.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian
sejarah untuk menggali pemikiran Abu A’la Al-Maududi mengenai konsep khilafah dan
kerajaan. Dengan menelusuri jejak sejarah pemikirannya, penelitian ini berusaha
memahami konteks historis yang melatarbelakangi ide-ide Al-Maududi dan
relevansinya dalam diskursus pemerintahan Islam. Metode sejarah yang digunakan
mencakup: Heuristik, Peneliti melakukan penelusuran mendalam terhadap berbagai
sumber tertulis yang relevan, baik dari karya-karya utama Al-Maududi maupun tulisan-
tulisan lain yang membahas pemikirannya. Proses ini melibatkan studi pustaka yang
komprehensif untuk memastikan keakuratan data dan konteks. Analisis Kritis, Dengan
mengkaji karya-karya Al-Maududi, penelitian ini mengupas peran teoretis yang

diusulkannya dalam pemerintahan Islam. Pemikiran Al-Maududi tidak hanya dipahami
58



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66

dalam konteks sejarahnya tetapi juga dianalisis untuk menemukan relevansinya dalam
dinamika politik dan sosial kontemporer. Kritik dilakukan secara eksternal dan internal
untuk memastikan keaslian dan kebenaran isi sumber. Kegiatan interpretasi melibatkan
analisis dan sintesis fakta-fakta yang telah dikumpulkan. Kemudian diorganisir secara
kronologis, logis, dan sistematis pada tahap akhir historiografi. Data sejarah yang

dikumpulkan kemudian diubah menjadi narasi sejarah ilmiah.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Biografi Abul A’la Al-Maududi

Abu A'la Al-Maududi lahir pada 25 September 1903, yang bertepatan dengan
3 Rajab 1321 H, di Awrangabad, Deccan. Beliau merupakan anak bungsu dari lima
bersaudara, yang ayahnya bernama Sayyid Ahmad Hasan. Al-Maududi berasal dari garis
keturunan yang terhubung langsung dengan Khwaja Qutbu'ddin Maududi Chisti,
seorang tokoh sufi terkemuka di India. Nama "Maududi" sendiri diambil dari gelar
kehormatan yang diberikan kepada Khwaja Qutbu'ddin, yaitu Syaikhul Syuyukh (gutu-
guru sufi). Para pendiri tarekat Chistiyyah ini dikenal memiliki garis keturunan yang
berasal dari Nabi Muhammad SAW. (Abul A’la al-Maududi, 1985).

Abu A'la Al-Maududi memiliki gelar (Sayyid) yang menandakan keturunannya
yang mulia. Dari pihak ibunya, Ruqaiyah Begum, ia berasal dari keluarga terkemuka
asal Turki yang berimigrasi ke India pada masa pemerintahan Aurangzeb dan pernah
menduduki posisi penting dalam pemerintahan Mughal. Semasa kecil, Al-Maududi
sangat disayangi oleh ayahnya, Sayyid Ahmad Hasan, yang memberikan perhatian besar
untuk membimbingnya. Ayahnya berharap agar Al-Maududi mengikuti ajaran tasawuf,
yang kemudian berpengaruh pada sikap hidupnya, terutama dalam hal idealisme,
kealiman, dan kerendahan hati. Ahmad Hasan sangat mengutamakan pendidikan anak-
anaknya, bahkan merasa perlu untuk mengajarkan mereka secara langsung. Ia berharap
agar Al-Maududi tumbuh menjadi seorang maulawi (kiai), ahli ilmu kalam, dan pemikir
Islam yang handal.

Maududi memulai pendidikannya dengan mempelajari bahasa Persia, Urdu,
dan kemudian bahasa Arab. Selain itu, ia juga mendalami ilmu mantiq (logika), figh,
dan hadits. Sejak usia muda, Maududi memiliki semangat besar untuk menulis dan
sangat gemar membaca, yang membantunya membangun fondasi yang kokoh dalam
berbagai bidang ilmu. Pada tahun 1914, ketika usianya hampir menginjak sebelas tahun,
ia masuk ke Madrasah Fauqaniyah di Awrangabad. Sekolah ini berafiliasi dengan
Universitas Uthmaniyah Hyderabad, yang mengajarkan gabungan ilmu-ilmu klasik dan

modern. Al-Maududi adalah sosok yang tak pernah puas dengan satu disiplin ilmu saja.

59



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66

Di usia yang masih muda, ia sudah menguasai berbagai cabang ilmu, seperti al-Miqat
fil al-Mantiq dalam logika, al-Quduri dalam figh, dan Shamail al-Tirmidzi dalam hadits.
Bahkan, di usia sebelas tahun, ia sudah mampu menetrjemahkan buku A/-Mar'ah Al-
Jadidah karya Qasim.

Pada tahun 1915, keluarga Maududi pindah ke Hyderabad, di mana ia
melanjutkan pendidikannya di Madrasah Darul Ulum. Namun, ia tidak dapat
melanjutkan sekolah untuk waktu yang lama karena ayahnya jatuh sakit tak lama setelah
mereka tiba di Hyderabad. Enam bulan kemudian, Maududi terpaksa meninggalkan
Hyderabad dan pergi ke Bhopal untuk merawat ayahnya. Kondisi kesehatan ayahnya
yang terus memburuk, ditambah dengan kesulitan finansial, memaksa Maududi untuk
berhenti sekolah dan menghadapi kenyataan hidup yang sulit. Pada masa itu, Al-
Maududi lebih tertarik pada politik daripada masalah agama. Hal ini membuatnya tidak
pernah menganggap diri sebagai seorang alim. Dalam banyak biografi, Al-Maududi
dikenal lebih sebagai seorang jurnalis yang mempelajari agama secara otodidak. (Choiri,
2017)

Pada tahun 1919, Al-Maududi pindah ke Jabalpur untuk bekerja di media
mingguan partai pro-Kongres yang bernama Tgj. Di sini, ia aktif memobilisasi kaum
Muslim untuk mendukung Partai Kongres. Berkat ketekunannya, Tz sempat
diterbitkan setiap hari. Aktivitasnya di dunia media memperluas wawasannya, dan ia
mulai mempelajari berbagai buku tentang sejarah, fisiologi, sosiologi, serta
perbandingan agama. Tak lama setelah itu, Al-Maududi dan saudaranya pindah ke
Delhi. Di sana, ia semakin terlibat dalam arus intelektual di kalangan komunitas
Muslim. Pandangan politik Al-Maududi pun semakin dipengaruhi oleh nilai-nilai
agama. la bergabung dengan Tahrik-Hijrah (Gerakan Hijrah), yang mendorong umat
Muslim India untuk meninggalkan negara itu dan pindah ke Afghanistan sebagai Dar
al-Islam (Negeri Islam) yang bebas dari penjajahan Inggris. Di Delhi, ia juga berkenalan
dengan pemimpin penting gerakan Khilafah, Muhammad Ali, dan bersama Ali ia
menerbitkan surat kabar nasional Hamzdard.

Konsep Khilafah dan Kerajaan menurut Abu A’la Al-Maududi

Abu A'la Al-Maududi, seorang pemikir Muslim terkemuka, mengusulkan
konsep khilafah sebagai inti dari pemerintahan Islam. Ia memandang khilafah sebagai
bentuk pemerintahan theo-demokrasi, yang menggabungkan prinsip-prinsip Islam
dengan mekanisme pemerintahan berdasarkan syariat, berbeda dengan demokrasi ala
Barat. Pemahamannya tentang universalitas Islam sangat memengaruhi pandangannya
terhadap masalah ini. Menurut Al-Maududi, negara Islam yang ideal harus berdiri di

atas tiga asas pemikiran politik: Tauhid, Risalah Kenabian Muhammad SAW, dan
60



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66

pemahaman yang benar tentang konsep Khilafah. Konsep Tauhid dapat dipahami
melalui penafsiran kembali tentang ketuhanan, yang mencakup istilah Ilah, Rabb,
Ibadah, dan Ad-Din. Dalam konteks pemikiran tentang konstitusi negara Islam, setelah
Tauhid, yang juga penting adalah Risalah yang dibawa oleh Muhammad SAW. (Choiri,
2017).

Khilafah dalam pemikiran politik Al-Maududi dipahami sebagai sistem
pemerintahan dalam Islam. Menurutnya, khilafah memiliki dua makna yang saling
terkait. Pertama, khilafah dianggap sebagai bentuk demokrasi dalam Islam, di mana
rakyat berperan aktif dalam menjalankan pemerintahan sebagai khalifah Allah (khalifah
kolektif), yang bertugas mengawasi jalannya pemerintahan. Kedua, khilafah juga
merupakan sistem pemerintahan di mana seorang khalifah berperan sebagai pemimpin
yang bertanggung jawab kepada Allah dan kepada khalifah kolektif.

Al-Maududi mengemukakan tiga asas yang menjadi landasan konstitusi negara
Islam. Menurutnya, negara Islam yang ideal, yang berlandaskan ketiga prinsip tersebut,
memiliki karakteristik khusus, yaitu bersifat universal, ideologis, dan demokratis. Ia
menjelaskan bahwa prinsip demokrasi dalam Islam telah diterapkan oleh para Khalifah
Rasyidah, meskipun berbeda jauh dengan demokrasi yang berkembang di Barat.
Perbedaan utama terletak pada pengertian kedaulatan. Dalam demokrasi Barat,
kedaulatan berada di tangan rakyat, sementara dalam Islam, kedaulatan sepenuhnya
berada di tangan Allah. (Abul A’la Al-Maududi, 1985)

Konsep khilafah berlandaskan pada tauhid, yaitu pengakuan bahwa Allah
adalah satu-satunya pemegang kekuasaan tertinggi, sementara manusia berperan
sebagai khalifah-Nya di bumi. (Gunawan, 2019) ementara itu, sistem theo-demokrasi
berbeda dengan demokrasi sekuler. Theo-demokrasi adalah sistem pemerintahan yang
dipimpin oleh prinsip syariat Islam, dengan elemen musyawarah atau konsultasi antara
pemimpin dan rakyat. (Kesuma, 2008) Prinsip utama pemerintahan yang diajukan oleh
Abu A'la Al-Maududi terdiri dari tiga ajaran pokok: Tauhid, Risalah, dan Khilafah.
Tauhid mengajarkan bahwa Allah adalah sumber hukum tertinggi. Risalah menegaskan
bahwa hukum hatrus berlandaskan pada ajaran Al-Qur'an dan hadis. Sementara itu,
Khilafah menyatakan bahwa manusia berperan sebagai wakil Allah yang bertanggung
jawab untuk menegakkan hukum syariat. Maududi meyakini bahwa khilafah bersifat
universal, melampaui batas negara, dan bertujuan untuk menciptakan persatuan umat
Islam.

Maududi mengkritik konsep kerajaan yang memusatkan kekuasaan kepada
individu tertentu (seperti raja), karena ia menilai bentuk pemerintahan seperti itu

berpotensi menyimpang dari prinsip keadilan Islam. Sistem kerajaan sering tidak
61



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66

melibatkan konsultasi yang adil dengan rakyat, sehingga tidak memenuhi kriteria
musyawarah Islami. Sistem pemerintahan yang ideal karena berbasis pada nilai-nilai
Islam yang melibatkan Allah sebagai pemimpin tertinggi dan manusia sebagai
pelaksana hukum-Nya. Sistem ini berbeda dengan kerajaan, yang menurut Maududi
tidak cukup mencerminkan prinsip Islam seperti tauhid, keadilan, dan musyawarah.

Perbedaan Khilafah dan Pemerintahan dalam Sejarah Islam Menurut Al-
Maududi
Untuk menganalisis pemikiran Abu A’la Al-Maududi mengenai konsep ideal

khilafah dan realitas pemerintahan Islam sepanjang sejarah. Al-Maududi
mendefinisikan khilafah sebagai sistem pemerintahan yang berdasarkan kedaulatan
Allah, dengan pemimpin yang bertindak sebagai wakil Allah (khalifah) dan memerintah
berdasarkan syariat Islam.(Otoluwa, A. P. P., & Umar, 2024) Namun, dalam sejarah
Islam, Al-Maududi mengkritik munculnya sistem monarki (kerajaan) yang cenderung
mengedepankan kekuasaan dinasti, warisan politik, dan kepentingan duniawi
dibandingkan penerapan syariat secara murni. Ia menilai banyak pemerintahan Islam
pasca-khulafaur rasyidin menyimpang dari konsep khilafah ideal karena terlalu
terpengaruh oleh tradisi politik lokal atau kepentingan pribadi para penguasa. Melalui
perspektif kritisnya, Al-Maududi berusaha menunjukkan bagaimana perbedaan ini
berdampak pada pergeseran nilai-nilai dasar Islam dalam pemerintahan dan kehidupan
masyarakat. Hal ini bisa menjadi pembuka peluang untuk menganalisis lebih dalam
tentang relevansi konsep ideal Al-Maududi dalam politik Islam modern.(Sudrajat,
2009)

Konsep pemerintahan menurut al Maududi bertolak pada ketauhidan Allah
SWT sebagai pencipta, pemilik serta perawat alam semesta dan segala isinya termasuk
negara, merupakan satu satunya eksistensi yang berhak ditaati dan disembah, serta
berhak memberikan perintah ataupun larangan. Manusia tidak dapat menentukan
tujuan dan maksud ecksistensi ataupun membatasi otoritasnya sendiri, karena
hak  tersebut merupakan milik Tuhan semata.(Otoluwa, A. P. P., & Umar, 2024).
Hal demikian menjadikan Tuhan sebagai satu satunya pemilik kedaulatan dan
kekuasaan tertinggi di dunia termasuk negara, sehingga seluruh perintah dan
larangannya yang tertuang dalam al Qur’an dan sunah nabinya merupakan hukum
tertinggi sekaligus landasan dalam berhukum.

Al-Maududi mengemukakan konsepsi kenegaraan yang sangat komprehensif.
Terdapat tiga keyakinan utama yang mendasari pemikirannya tentang kenegaraan
dalam Islam: pertama, Islam adalah agama yang lengkap dengan petunjuk untuk

mengatur semua aspek kehidupan manusia, termasuk kehidupan politik. Kedua,

62



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66

kekuasaan tertinggi atau kedaulatan berada di tangan Allah, sementara manusia hanya
bertugas melaksanakan kedaulatan tersebut. Ketiga, sistem politik Islam adalah sistem
yang bersifat universal dan tidak terikat oleh batasan geografis.(Munawir Sjadzali, 1990)
Penolakan Al-Maududi terhadap teori kedaulatan rakyat didasarkan pada
pemahamannya terhadap ayat-ayat Al-Qur'an yang menegaskan bahwa kekuasaan
tertinggi berada di tangan Tuhan. Menurut Al-Maududi, theo-demokrasi adalah bentuk
pemerintahan di mana rakyat memiliki kedaulatan terbatas yang tetap berada di bawah
naungan Tuhan. Eksekutif dibentuk berdasarkan kehendak umum umat Muslim, yang
juga memiliki hak untuk menggulingkannya jika diperlukan. Dalam sistem ini, setiap
permasalahan pemerintahan yang tidak diatur oleh syariat akan diselesaikan melalui
musyawarah di kalangan umat Muslim. Dengan demikian, pemerintahan yang
dikehendaki dalam Islam adalah theo-demokrasi.
Relevansi Pemikiran Abu A’la Al-Maududi tentang Khilafah dan Kerajaan di
Era Modern
Pemikiran Abu A’la Al-Maududi mengenai konsep Khilafah dan kerajaan sangat
relevan untuk dibahas dalam konteks modern melalui berbagai sudut pandang,
terutama dalam memahami hubungan antara agama, politik, dan tata kelola
pemerintahan. Sebagaimana uraian di atas bahwa Maududi mendefinisikan Kbz/afah
sebagai pemerintahan berbasis hukum syariah, di mana kedaulatan sepenuhnya berada
di tangan Allah, dan manusia adalah wakil-Nya (&balifah). Ia menekankan pentingnya
penerapan syariah dalam semua aspek kehidupan bernegara. (Aziz, A., & Yudha, 2023)
1. Penolakan terhadap Monarki dan Fokus pada Theodemokrasi
Al-Maududi menolak konsep monarki tradisional dan mempromosikan
theo-demokrasi, yakni pemerintahan yang menempatkan kedaulatan di tangan
Tuhan, sesuai dengan Al-Qur'an dan Sunnah. Pemikiran ini menegaskan bahwa
semua hukum harus tunduk pada syariat, yang menggambarkan keselarasan antara
keadilan sosial dan prinsip-prinsip Islam dengan nilai-nilai demokrasi modern
seperti syura (musyawarah) dan akuntabilitas dengan Indonesia dan Pakistan. D1
Indonesia, prinsip-prinsip Al-Maududi seperti monoteisme, tujuan kemaslahatan
hukum, dan ketaatan kepada pemerintahan memiliki kesesuaian dengan nilai lokal.
Namun, penerapannya menghadapi tantangan karena struktur negara yang
berbeda. Sementara itu, di Pakistan, gagasan Al-Maududi telah diterapkan secara
revolusioner sebagai dasar negara yang menjadikan Al-Qur'an dan Sunnah sebagai

hukum utama.(Satriadi, 1., & Khairina, 2020)

63



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66

2. Konsep Hukum Allah
Al-Maududi mengadvokasi penerapan hukum Allah dalam sistem
pemerintahan, menekankan bahwa seluruh aspek kehidupan harus diatur oleh
syariat Islam. Pendekatan ini menunjukkan tantangan sekaligus peluang dalam
mengadaptasi nilai-nilai Islam pada negara-negara modern yang mengedepankan
pluralisme hukum.(Asmiatien, 2019)
3. Kiitik dan Alternatif terhadap sistem sekuler
Pemikiran Al-Maududi juga menawarkan kritik terhadap sistem sekuler,
khususnya pada otoritas yang tidak transparan. Ide-idenya mengenai keadilan sosial
dan integritas pemerintahan memberikan inspirasi untuk membangun tata kelola
negara yang lebih adil dan berbasis nilai moral. Jadi konsep pemikiran Abu A’la
Al-Maududan bisa menjadi alternatif bagi pemerintahan Islam yang tidak hanya
relevan dalam konteks sejarah tetapi juga dapat menjadi inspirasi dalam

merumuskan tata kelola negara di era modern. (Muazzinah, 2019)

PENUTUP

Al-Maududi menegaskan pandangan kritisnya terhadap sistem khilafah dan
kerajaan dalam sejarah pemerintahan Islam. Al-Maududi menekankan pentingnya
khilafah sebagai institusi untuk mengembalikan identitas dan kejayaan Islam. Ia
memandang khilafah bukan hanya sebagai sistem pemerintahan tetapi juga sebagai
representasi prinsip a/-Taunbid (keesaan Tuhan), a/-Risalah (kenabian), dan al-Khilafah
(kedaulatan rakyat di bawah hukum Tuhan) yang menjadi dasar penyelenggaraan
negara Islam terhadap Monarki. Karena sistim Monarki dalam sejarah Islam, menurut
Al-Maududi, sering menyimpang dari prinsip-prinsip khilafah yang ideal.

Sebagai contoh, sistem monarki hereditas yang dimulai pada masa Dinasti
Umayyah dianggap sebagai penyimpangan dari konsep pemilihan pemimpin secara
musyawarah seperti yang dipraktikkan pada masa Khulafaur Rasyidin. dari transisi
sistem khilatah ke monarki, terutama setelah runtuhnya Khilafah Abbasiyah dan
Utsmaniyah, menandai pergeseran dati pemerintahan berdasarkan syariat ke dominasi
dinasti dan kekuasaan terpusat.

Dalam konteks modern, Al-Maududi melihat potensi khilafah sebagai model
alternatif bagi negara-negara Islam untuk menerapkan syariat secara kolektif. Namun,
ia juga menyadari bahwa penerapan ini menghadapi tantangan besar di era globalisasi
dan keberagaman sistem pemerintahan. Sehingga Al-Maududi menawarkan kritik
terhadap sistem sekuler modern, sekaligus menyoroti bagaimana nilai-nilai Islam dapat

diterapkan dalam demokrasi berbasis musyawarah (sy#rz) dan akuntabilitas.

64



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66

DAFTAR PUSTAKA

Abul A’la al-Maududi. (1985). Khilafah dan Kerajaan, evalnasi kritis atas sejarabh pemerintaban
Islam.

Abul A’la Al-Maududi. (1985). Pokok-pokok Pandangan Hidup Muslim.
Al-Zuhaily. (1992). Fighul Islam wa Adillatubu.

Arif, M. (2018). Islamic Politics, Economic Politics For World Velfare In Perspective
Maqashdi Ash Shari’ah. Jurnal Sps UIN Syarif Hidayatullah Jakarta:

Asmiatien, S. (2019). Pemikiran Abu Al-A’la Al Maududi Dan Nurcholish Madjid
Tentang Hubungan Agama Dan Negara. Doctoral Dissertation, UIN Raden Intan
Lampung).

Aziz, A., & Yudha, G. Y. (2023). Pemikiran Abu Al-A’la Al-Mawdudi Dan Relevansi
Bagi Etika Kepemimpinan. Urmal Tapis: [urnal Teropong Aspirasi Politik Islam, 108-
123.

Choiri, M. (2017). Relevansi pemikiran konsep Negara Ideal menurut Abul A’la Al-
maududi. Doctoral Dissertation, Universitas Islam Negeri Sumatera Utara).

Gunawan, S. (2019). Karakteristik Negara Islam; Kajian Awal Ide Negara Abul A’la
Maundudi. 186-199.
https://doi.org/https://doi.org/10.24952/ALMAQASID.V512.2079.G1652.

Hitti, P. K., & Khalidi, W. (1943). History of the Arabs (p. 112). London: Macmillan.

Iqtidar, H. (2020). Jizya against Nationalism: Abul A‘la Maududi’s Attempt at
Decolonizing  Political ~ Theory.  Jbe  Journal  of  Polities, 1145-1157.
https://doi.org/https://doi.org/10.1086/710973

Islam, J. (2019). Abul A’la Maududi: Innovator or Restorer of the Islamic Caliphate?
International Journal of Political Theory.
https://doi.org/https://doi.org/10.22609/3.1.2.

Kesuma, A. S. K. S. (2008). Menilai Ulang Gagasan Negara Khilafah Aba Al-A’la Al-
Maudadi. Ubumuna, 275-300.

Muazzinah, R. (. (2019). Konsep Demokrasi (Studi Komparatif antara Pemikiran Abul
A’la Al-Maududi dan Prakteknya di Indonesia). Doctoral Dissertation, UIN AR-
RANIRY).

Munawir Sjadzali. (1990). Islam dan Tata Negara, Ajaran Sejarab dan Pemikiran.
Musdah Mulia. (2010). Negara Isian:.

Nurcholis Madjid. (1996). “Kata Pengantar” dalam Abmad Syafi’l Ma'arif, Islam dan masalah
kenegaraan : Studi tentang percaturan dalam konstitusi. 1.P3 ES,.

Otoluwa, A. P. P., & Umar, K. (2024). Konsep Pemerintahan Dalam Islam Menurut
Abu Al-A’la Al-Maududi Serta Kemungkinan Penerapannya Di Indonesia.
Siyasatuna: Jurnal Ilmiah Mabasiswa Siyasah Syar'iyyah, 322-335.

Satriadi, I., & Khairina, K. (2020). Pemikiran Abul A’la Al-Maududi Tentang Politik
Islam. PROCEEDING LAIN Batusangkar, 195-201.

65


https://doi.org/https:/doi.org/10.24952/ALMAQASID.V5I2.2079.G1652
https://doi.org/https:/doi.org/10.1086/710973
https://doi.org/https:/doi.org/10.22609/3.1.2

Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): December, h. 51-66

Sudrajat, A. (2009). Khilafah Islamiyah dalam perspektif sejarah. Informasi.

Yusup, E. (2021). Analisis Konsep Teo-Demokrasi Dalam Pemikiran Politik Abul A’la Al-
Maundudi Dan Relevansinya Di Indonesia.

66



