All=]EHInad | e

Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam

P-ISSN 2442-6938
E-ISSN 2721-6829

Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98

ANALISIS TEORI MUKHOTTIAH DAN MUSHOWWIBAH KAJIAN
KRITIS TERHADAP DINAMIKA PENETAPAN HUKUM ISLAM
KONTEMPORER

Information Authotr

Abstract

Ahmad Rozai Akbar

Institut Agama Islam Tafaqquh
Fiddin Dumai
email:

ahmadrozaiakbarl2@gmail.com

This research aims to analyse the Mukhottiah
and Mushowwibah theories in contemporary
Islamic law, focusing on their ability to
respond to the dynamics of the times.
Mukhottiah's theory emphasises a single truth
and provides legal stability, while
Mushowwibah's  theory offers flexibility
responsive to social and economic changes.
This research uses a library research method
with a  descriptive-critical  qualitative
approach, which utilises relevant literature to
evaluate the principles and application of both
theories. The results show that Mukhottiah is
suitable for laws that require certainty, while
Mushowwibabh is relevant in modern issues that
require context adaptation. When applied in
balance, these two theories allow Islamic law
to remain stable and relevant, making it a
guideline capable of effectively addressing
contemporary challenges for Muslims in
various contexts.

Bl 3 el g Adalaad) 5yl Jilas ) Caad) 13a Cangy
ujc LA.@.SJM ujc ‘).,\S‘)ﬂ‘ & cBJmL!.A\ @Ly\ :%.!.J‘).-ﬂ\
Ky Al Ldaliall 455k jagiy | peandl lSualial Alaiuy)
B ghall 45k 580 Lai o 53N ) yEAY) Saal g Alda e
138 andii g AalaB@Y) s e ladiall & jusill Cuaind 455 y
Leginhis oaiphill (ool apdll Aliall Gy Gl aadiny
Gl ) Gl 8l Apalie dlalaall 4k of gl el
b_\l\ 'Aﬂ\hbaﬂ\sﬁmbaﬁyw\mﬁu\wasﬁcuﬂ\
S Lagiadad wie (il lla ity (Sland) i Ll
Ledaa Las cdlia cald g A5 Jlas 5f Auedlal) dag il ¢y ) sia
3 palaall Glpaill Adlady gaadll e 1508 Gl ) Sl
Aaline Bl (8 Cpaalusall,

85


mailto:saya@stisbima.ac.id

P_ISSN 2442-6938
E‘EH a E-ISSN 2721-6829
https://e-journal stisbima.ac.id

Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98

Penelitian ini bertujuan menganalisis teori
Mukhottiah dan Mushowwibah dalam konteks
hukum Islam kontemporer, dengan fokus pada
kemampuan kedua teori tersebut dalam
merespons dinamika zaman. Teori Mukhottiah,
yang menekankan kebenaran  tunggal,
memberikan stabilitas hukum, sedangkan teori
Mushowwibah menawarkan fleksibilitas yang
responsif terhadap perubahan sosial dan
ekonomi. Penelitian ini menggunakan metode
penelitian kepustakaan (library research)
dengan pendekatan kualitatif deskriptif-kritis,
yang memanfaatkan literatur terkait untuk
mengevaluasi prinsip dan penerapan kedua
teori. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
Mukhottiah cocok untuk hukum-hukum yang
memerlukan kepastian, sementara
Mushowwibah relevan dalam isu-isu modern
yang memerlukan adaptasi konteks. Kedua
teori ini, jika diterapkan secara seimbang,
memungkinkan hukum Islam tetap stabil dan
relevan, menjadikannya pedoman yang mampu
menjawab tantangan kontemporer secara
efektif bagi umat Muslim di berbagai konteks.

Keywords:  Mukhottiah, = Mushowwibah,
Hukum Islam Kontemporer

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.

Publisher:
Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM) STIS Al-Ittihad Bima

PENDAHULUAN

Pendekatan teoretis dalam hukum Islam memiliki peranan sentral dalam
memberikan kerangka pemikiran yang mendasari penetapan hukum syariah, terutama
dalam merespons dinamika zaman yang terus berkembang (Hidayat, 2024). Di era
modern ini, berbagai fenomena baru, seperti perkembangan teknologi digital,
globalisasi ekonomi, serta isu-isu hak asasi manusia, telah memunculkan tantangan bagi
sistem hukum Islam (Supriatna, 2024). Hal ini menuntut adanya metode ijtihad yang
adaptif dan kontekstual, yang mampu menjawab kebutuhan masyarakat Muslim secara
relevan dan inklusif (Suaidi & Sufyan, 2023). Salah satu pendekatan yang menarik
perhatian para ahli hukum Islam adalah teori Mukhottiah dan Mushowwibah, yang

86


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98

menjadi landasan penting dalam menentukan aturan hukum yang dinamis (Adhari et
al., 2021). Kedua teori ini menawarkan perspektif kontekstual untuk menentukan
keputusan hukum, terutama di tengah permasalahan-permasalahan kontemporer yang
kompleks (Achsin & Rosalinda, 2021).

Namun, meskipun teori Mukhottiah dan Mushowwibah memiliki potensi
signifikan dalam merespons fenomena modern ini, penerapannya dalam konteks
hukum Islam belum menunjukkan keseragaman yang memadai (Junaidi et al., 2023).
Terdapat tantangan dalam menyelaraskan pemahaman dan penggunaan kedua teori ini
untuk menjawab persoalan-persoalan kontemporer, terutama karena adanya variasi
interpretasi yang signifikan di antara para ulama (Jannah, 2020). Misalnya, fenomena
ekonomi digital menimbulkan perdebatan mengenai batasan transaksi dan
perdagangan online dalam perspektif hukum Islam, yang belum banyak dibahas dalam
literatur konvensional (Ibrahim, 2023). Begitu pula, isu-isu terkait kesehatan global,
seperti pandemi, telah memunculkan kebutuhan akan penetapan hukum yang cepat
namun tetap berbasis pada kaidah syariah (Wahyuddin et al., 2023). Dalam konteks ini,
teori Mukhottiah dan Mushowwibah diperlukan sebagai panduan, namun belum ada
kesepakatan kuat tentang cara menerapkannya secara seragam (Adhari et al., 2021).
Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk memberikan kajian kritis terhadap teori
Mukhottiah dan Mushowwibah, dengan tujuan menyajikan pemahaman yang lebih
mendalam dan terstruktur bagi para ahli hukum Islam dalam menghadapinya (Adhari
et al., 2021).

Penelitian ini bertujuan untuk menguraikan prinsip-prinsip dasar teori
Mukhottiah dan Mushowwibah secara lebih sistematis, serta menganalisis
penerapannya pada persoalan-persoalan hukum kontemporer. Harapannya, penelitian
ini tidak hanya mengembangkan landasan teoritis yang lebih kuat, tetapi juga
menyediakan pedoman praktis bagi para ahli hukum dalam menilai isu-isu modern
melalui lensa teori ini. Melalui kajian ini, diharapkan para ulama dan praktisi hukum
Islam dapat lebih memahami esensi teori Mukhottiah dan Mushowwibah dan
menggunakannya sebagai dasar dalam menghadapi berbagai tantangan hukum yang
dihadapi masyarakat Muslim saat ini.

Dalam tinjauan literatur, terdapat sejumlah penelitian yang membahas teori
Mukhottiah dan Mushowwibah, namun umumnya belum cukup mendalam dalam
mengkaji bagaimana kedua teori ini dapat diterapkan dalam konteks kontemporer yang
semakin kompleks. Literatur yang ada cenderung menitikberatkan pada aspek historis
dan teoretis tanpa mengaitkan teori ini dengan masalah-masalah aktual yang muncul
seiring dengan perkembangan zaman. Misalnya, bagaimana teori ini dapat diterapkan
dalam kasus hak kekayaan intelektual dalam Islam atau respon terhadap peraturan
internasional. Oleh karena itu, penelitian ini mengisi celah yang ada dengan
memberikan analisis kritis yang lebih mendalam, serta menekankan pada potensi kedua
teori ini untuk menjawab persoalan hukum modern dalam Islam secara lebih relevan.
Penelitian ini menawarkan kebaruan dalam bentuk analisis kritis terhadap teori hukum

Islam yang belum banyak dibahas, khususnya dalam perspektif penerapan kontekstual
yang bersifat adaptif terhadap perkembangan zaman.

Di samping itu, relevansi kajian ini dalam konteks hukum Islam kontemporer
dapat memberikan panduan yang lebih aplikatif bagi para ulama dalam memutuskan

87



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98

fatwa dan penetapan hukum lainnya. Dengan justifikasi ilmiah dan praktis yang jelas,
artikel ini diharapkan dapat memberikan kontribusi nyata dalam memperkaya
pemahaman teoretis dan aplikatif terkait teori Mukhottiah dan Mushowwibah serta
memandu pengembangan hukum Islam yang lebih adaptif dan responsif terhadap
berbagai isu yang berkembang di tengah masyarakat Muslim.

KAJIAN TEORI

Kajian tentang teori hukum Islam terus berkembang seiring dengan tantangan
modern yang dihadapi umat Muslim. Salah satu aspek penting dalam pengembangan
ini adalah teori Mukhottiah dan Mushowwibah, dua teori utama yang menjadi
pedoman dalam penetapan hukum Islam. Menurut Adhari et al, (2021), teori
Mukhottiah menekankan bahwa kebenaran dalam hukum Islam adalah sesuatu yang
absolut, di mana hanya ada satu keputusan yang benar dalam suatu permasalahan
hukum. Teori ini didasarkan pada prinsip bahwa ketetapan hukum sudah ada dalam
Al-Qur’an dan Hadis, sehingga tugas para ulama adalah untuk menafsirkannya dengan
benar tanpa adanya ruang untuk relativisme atau fleksibilitas interpretasi (Adhari et al.,
2021).

Sebaliknya, teori Mushowwibah, seperti yang dijelaskan oleh Ibn Qayyim
al-Jawziyya, menyatakan bahwa kebenaran dalam penetapan hukum bisa bersifat
relatif, dan seorang mujtahid dapat mencapai hasil yang berbeda namun tetap dianggap
benar, selama interpretasinya dilakukan dengan ijtthad yang tepat (Ishak, 2023).
Pendekatan ini memungkinkan variasi dalam penetapan hukum dan berpotensi lebih
adaptif dalam merespons kebutuhan masyarakat yang beragam. Al-Qaradawi
berpendapat bahwa teori Mushowwibah lebih sesuai dengan kondisi zaman modern,
di mana masalah-masalah baru terus muncul dan menuntut fleksibilitas dalam
penerapan hukum Islam (Mashuri, 2020).

Beberapa studi terkait penerapan kedua teori ini menunjukkan perbedaan
signifikan dalam pendekatan hukum Islam di berbagai negara. Misalnya, (Abuelnoor et
al., 2021) dalam penelitiannya tentang ijtthad menemukan bahwa pendekatan
Mukhottiah lebih sering diterapkan di negara-negara yang memiliki kebijakan hukum
yang ketat dan cenderung konservatif. Sementara itu, teori Mushowwibah lebih
diterima di negara-negara dengan populasi Muslim yang heterogen, seperti di kawasan
Eropa dan Amerika Utara, di mana kebijakan hukum Islam perlu mempertimbangkan
konteks multikultural dan pluralistic (Hetharion, 2024).

Selain itu, al-Razi & Kamelia, (2024) menekankan bahwa kedua teori ini juga
berperan penting dalam menentukan fatwa dalam isu-isu kontemporer. Dalam
penelitian tentang penetapan hukum pada masalah transaksi digital, Hasan
menunjukkan bahwa teori Mushowwibah dapat memberikan ruang yang lebih fleksibel
bagi ulama untuk merespons perubahan teknologi, berbeda dengan teori Mukhottiah
yang cenderung lebih ketat dalam interpretasinya (Damanik & Lubis, 2024). Temuan
ini relevan dengan penelitian terkini yang menyoroti pentingnya adaptasi hukum Islam
di era globalisasi dan teknologi (Sinaga et al., 2024).

Meski demikian, Yassir et al, (2023) mengkritisi penerapan teori
Mushowwibah yang dinilai dapat mengarah pada inkonsistensi hukum. Ia berpendapat
bahwa keterbukaan interpretasi dapat menimbulkan ketidakpastian bagi masyarakat

Muslim, sehingga diperlukan panduan yang jelas agar fleksibilitas tersebut tidak
88



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98

melanggar prinsip-prinsip syariah. Pandangan ini didukung oleh Saumantri & Hajam,
(2023) yang menggarisbawahi pentingnya keseimbangan antara fleksibilitas dan
keteguhan pada prinsip hukum dalam mengakomodasi perubahan zaman.

Berdasarkan tinjauan literatur di atas, dapat disimpulkan bahwa kedua teori ini
menawarkan pendekatan yang berbeda dalam penetapan hukum Islam. Teori
Mukhottiah menawarkan pendekatan yang stabil dan absolut dalam interpretasi
hukum, sedangkan teori Mushowwibah cenderung lebih fleksibel dan kontekstual
(Nasrul et al.,, 2024). Studi ini akan menelaah kedua teori tersebut dalam konteks
permasalahan hukum kontemporer, guna melihat bagaimana perbedaan pendekatan ini
dapat mempengaruhi respon hukum Islam terhadap tantangan modern.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan atau /brary
research, yang bertujuan untuk mengeksplorasi dan menganalisis teori Mukhottiah dan
Mushowwibah dalam konteks penetapan hukum Islam kontemporer (Sari &
Asmendri, 2020). Metode ini dianggap sesuai untuk penelitian yang berfokus pada
pengumpulan dan analisis kritis sumber literatur, memungkinkan penelusuran konsep
secara mendalam tanpa perlu melakukan pengumpulan data lapangan. Dengan
menggunakan penelitian kepustakaan, penelitian ini dapat memanfaatkan berbagai
referensi ilmiah yang tersedia guna memperoleh pemahaman yang komprehensif
terkait tema yang diangkat (Pringgar & Sujatmiko, 2020).

Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif dengan metode analisis
deskriptif-kritis (Hidayah & Suyitno, 2021). Pendekatan ini dirancang untuk
mengevaluasi dan menelaah prinsip-prinsip dasar dari teori Mukhottiah dan
Mushowwibah, serta mengkaji penerapan kedua teori ini dalam menjawab tantangan
hukum Islam yang muncul di era modern. Melalui analisis deskriptif-kritis, penelitian
ini memaparkan teori yang ada dan memberikan kritik terhadap penerapannya dalam
fenomena kontemporer, sehingga diharapkan dapat menghasilkan wawasan mendalam
mengenai kontribusi dan relevansi teori Mukhottiah dan Mushowwibah dalam konteks
hukum Islam (Kriyantono, 2022).

Data dalam penelitian ini dikumpulkan melalui studi kepustakaan yang
mencakup sumber-sumber relevan, seperti jurnal ilmiah, artikel, buku, dan dokumen
akademis yang membahas teori Mukhottiah dan Mushowwibah serta isu-isu hukum
Islam kontemporer. Data yang diperoleh dari berbagai literatur ini kemudian dianalisis
dengan pendekatan deskriptif-kritis, untuk mendeskripsikan konsep dasar kedua teori
tersebut serta menilai implikasinya dalam dinamika hukum Islam modern. Melalui
penerapan /ibrary research dan analisis deskriptif-kritis, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi penting dalam memperkaya khasanah keilmuan hukum Islam,
khususnya dalam memahami relevansi teori Mukhottiah dan Mushowwibah dalam
merespons permasalahan hukum yang kompleks di era kontemporer.

89



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98

PEMBAHASAN
Teori Mukhottiah dan Mushowwibah sebagai Landasan Konseptual dalam
Hukum Islam

Teori Mukhottiah dan Mushowwibah merupakan dua pendekatan utama yang
digunakan dalam penetapan hukum Islam, masing-masing menawarkan landasan
konseptual yang berbeda mengenai kebenaran dan keabsahan keputusan hokum
(Yanto, 2021). Teori Mukhottiah berasumsi bahwa kebenaran dalam hukum Islam
bersifat absolut dan hanya ada satu keputusan yang benar dalam setiap masalah hokum
(Luthfiah et al., 2023). Landasan utama teori ini adalah keyakinan bahwa hukum Allah
telah ditetapkan secara definitif dalam Al-Qur’an dan Hadis, dan tugas para ulama atau
mujtahid adalah menemukan interpretasi yang paling benar dari sumber-sumber
tersebut (Mahfudh, 2003). Dengan pendekatan ini, teori Mukhottiah memberikan
ketegasan dan stabilitas dalam hukum Islam, tetapi di sisi lain, pendekatan ini sering
kali dipandang kurang fleksibel dalam menghadapi isu-isu kontemporer yang
memerlukan penafsiran baru (Mahfudh, 2003).

Sebaliknya, Teori Mushowwibah mengakui adanya relativisme dalam
penetapan hukum, sehingga memungkinkan adanya variasi hasil dalam proses ijtihad
yang berbeda-beda, sepanjang setiap hasil tersebut dihasilkan melalui proses ijtihad
yang sahih (Buti, 2002). Teori ini berpandangan bahwa kebenaran dalam hukum Islam
bersifat kontekstual dan dapat beragam berdasarkan perbedaan interpretasi yang
dihasilkan oleh mujtahid (Nasution & Nasution, 2020). Dalam konteks ini,
Mushowwibah membuka ruang bagi perbedaan pendapat dalam hukum Islam dan
menawarkan adaptabilitas yang lebih tinggi dalam merespons perkembangan sosial,
ekonomi, dan budaya yang dinamis (Surya & Taibe, 2022).

Perbedaan fundamental antara kedua teori ini memiliki implikasi signifikan
dalam proses ijtthad dan penetapan hukum Islam (Adam, 2022). Teori Mukhottiah
sering kali diterapkan dalam konteks hukum yang memerlukan kepastian, konsistensi,
dan ketegasan, sementara teori Mushowwibah cenderung lebih sesuai untuk kasus-
kasus yang membutuhkan fleksibilitas dan penyesuaian terhadap kondisi lokal dan
perkembangan zaman (Hazmi & SH, 2024). Sebagai landasan konseptual, kedua teori
ini memberikan kerangka berpikir yang berbeda namun saling melengkapi dalam
menghadirkan hukum Islam yang responsif sekaligus tetap menjaga prinsip-prinsip
syariah (Hadi, 2023).

Metode Penetapan Hukum dalam Perspektif Mukhottiah dan Mushowwibah

Teori Mukhottiah dan Mushowwibah menawarkan pendekatan yang berbeda
dalam metode penetapan hukum Islam. Metode Mukhottiah didasarkan pada prinsip
bahwa terdapat satu kebenaran yang absolut dalam hukum Islam, sehingga dalam
proses ijtihad, seorang mujtahid (ulama yang melakukan penafsiran hukum) bertujuan
untuk menemukan keputusan yang dianggap paling benar menurut syariat (Millah &
Jahar, 2021). Metode ini menekankan kepastian dan konsistensi dalam penetapan
hukum, mengutamakan kesatuan interpretasi dalam memahami nash (teks) Al-Qur’an
dan Hadis (Syarif, 2022). Dalam pendekatan ini, mujtahid harus berpegang pada
kaidah-kaidah yang ketat, seperti prinsip giyas (analogi) dan ijma (konsensus ulama),
untuk memastikan bahwa hasil ijtthad benar-benar sesuai dengan hukum yang telah
ditetapkan secara jelas dalam sumber-sumber utama (Adam, 2022).

90



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98

Di sisi lain, metode Mushowwibah memandang bahwa kebenaran dalam
hukum Islam dapat bersifat relatif, tergantung pada proses ijtihad yang dilakukan oleh
masing-masing mujtahid. Dalam perspektif ini, hukum tidak selalu harus tunggal;
beberapa interpretasi dapat dianggap benar selama berlandaskan proses ijtihad yang
sah dan kaidah syariah yang relevan (Minarti, 2022). Mushowwibah membuka ruang
untuk variasi penafsiran, dengan mempertimbangkan konteks lokal, situasi sosial, dan
budaya yang berkembang. Ini berarti bahwa seorang mujtahid tidak hanya mengacu
pada nash yang literal tetapi juga pada tujuan (maqasid) dari hukum Islam untuk
mencapal kemaslahatan (kebaikan umum) dan menghindari kerugian bagi masyarakat
(Darmalaksana, 2022). Metode ini menciptakan fleksibilitas dalam hukum Islam yang
adaptif terhadap perubahan zaman (Saumantri & Hajam, 2023).

Kedua metode ini memberikan kontribusi yang berbeda dalam proses ijtihad
dan penetapan hukum Islam. Mukhottiah cenderung lebih konservatif dan stabil,
sering diterapkan pada kasus-kasus hukum yang membutuhkan kepastian dan stabilitas
(Suwasta & Juhana, 2024). Sebaliknya, Mushowwibah memberikan pendekatan yang
lebih dinamis, memungkinkan adanya variasi dan adaptasi hukum sesuai dengan
perubahan kondisi masyarakat (Yamani, 2024). Dalam penerapannya, metode
Mushowwibah lebih fleksibel dalam menyikapi fenomena modern seperti teknologi,
transaksi digital, dan kebijakan kesehatan, di mana faktor konteks sangat penting untuk
dipertimbangkan (Hartatik et al., 2023).

Teori Mukhottiah dan Mushowwibah terhadap Dinamika Hukum
Kontemporer

Teori Mukhottiah dan Mushowwibah memainkan peran penting dalam
merespons dinamika hukum Islam di era kontemporer. Dalam menghadapi
perkembangan sosial, ekonomi, dan teknologi, hukum Islam dituntut untuk tetap
relevan dan mampu memberikan solusi atas permasalahan baru yang tidak ditemukan
dalam literatur klasik (Yamani, 2024). Teori Mukhottiah, yang menekankan pada
kebenaran tunggal dan absolut dalam penetapan hukum, cenderung lebih kaku ketika
dihadapkan pada isu-isu kontemporer yang bersifat kompleks dan terus berkembang
(Saumantri & Hajam, 2023). Contohnya, dalam hal transaksi digital, di mana terdapat
banyak model bisnis baru seperti cryptocurrency dan e-commerce, teori ini dapat
menghadapi tantangan karena keterbatasan literatur klasik dalam membahas transaksi
nonfisik (Saptia et al., 2021). Mukhottiah mengutamakan kepastian hukum berdasarkan
ketetapan syariat yang tegas, sechingga mungkin membutuhkan waktu lebih lama untuk
merespons perubahan akibat penekanan pada konsistensi interpretasi (Yudhanegara et
al.,, 2024).

Sebaliknya, teori Mushowwibah menawarkan pendekatan yang lebih fleksibel
dan adaptif, yang dapat memberikan ruang bagi variasi dalam penetapan hukum sesuai
dengan konteks sosial dan perkembangan zaman (Ayuningtiyas, 2024). Mushowwibah
memandang bahwa ijtthad yang sahih dan berbasis pada maqasid syariah (tujuan
syariah) memungkinkan hasil yang berbeda-beda, sesuai dengan kebutuhan masyarakat
setempat (Suma et al., 2021). Hal ini membuatnya lebih relevan dalam mengatasi
permasalahan hukum modern, seperti hak kekayaan intelektual, permasalahan
lingkungan, dan kesehatan global. Misalnya, dalam konteks kebijakan kesehatan,
seperti vaksinasi dan penggunaan teknologi medis, teori Mushowwibah mendukung

91



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98

pendekatan yang mempertimbangkan kemaslahatan umum (kebaikan publik) sehingga
lebih responsif terhadap kebijakan kesehatan yang muncul dari perubahan teknologi
(Satibi, 2023).

Dengan berkembangnya masyarakat Muslim di negara-negara non-Muslim,
seperti di Eropa atau Amerika Utara, Mushowwibah seringkali memberikan alternatif
hukum yang lebih inklusif untuk diterapkan dalam komunitas yang beragam.
Pendekatan ini memungkinkan ulama dan praktisi hukum Islam memberikan fatwa
atau kebijakan hukum yang disesuaikan dengan realitas sosial yang heterogen, tanpa
mengesampingkan prinsip dasar syariah (Asmani et al., 2022).

Dalam konteks hukum kontemporer, kedua teori ini memiliki kontribusi
penting: Mukhottiah menghadirkan stabilitas dan kepastian hukum yang sangat
dibutuhkan dalam menjaga ketertiban hukum, sementara Mushowwibah mendukung
fleksibilitas dan daya adaptasi yang diperlukan untuk menjawab perubahan social
(Nonet & Selznick, 2019). Kedua teori ini dapat bekerja secara komplementer, di mana
stabilitas hukum dapat dicapai melalui pendekatan Mukhottiah, sementara
Mushowwibah memberikan ruang untuk variasi hukum yang relevan dengan
perkembangan zaman (Irawan et al., 2023). Hal ini penting bagi umat Muslim untuk
memiliki dasar hukum Islam yang kokoh sekaligus adaptif, yang dapat menjawab
kebutuhan hukum secara efektif dalam menghadapi perubahan dunia yang terus
berlangsung (Rahmadi et al., 2024).

Implikasi Teori Mukhottiah dan Mushowwibah dalam Pembentukan Hukum
Islam Kontemporer

Teori Mukhottiah dan Mushowwibah memberikan implikasi yang signifikan
dalam pembentukan hukum Islam kontemporer, terutama dalam menjawab tantangan
era modern yang terus berkembang (Badri, 2022). Keduanya berperan saling
melengkapi: teori Mukhottiah menjaga stabilitas hukum Islam dengan penekanan pada
kepastian dan konsistensi, sedangkan Mushowwibah menawarkan fleksibilitas yang
adaptif dalam merespons perubahan sosial, ekonomi, dan teknologi (Hayati et al.,
2024).

Dalam penerapannya, teori Mukhottiah memberikan dasar untuk menjaga
konsistensi dan stabilitas hukum Islam. Pendekatan absolut yang dianut teori ini
menegaskan bahwa kebenaran dalam hukum Islam adalah tunggal dan pasti (Sukmana
et al., 2023). Hal ini menciptakan kepastian hukum yang sangat penting bagi umat
Muslim, terutama dalam masalah-masalah yang telah diatur secara eksplisit dalam Al-
Qur’an dan Hadis, seperti larangan riba, zina, dan ketentuan ibadah (Fitri et al., 2024).
Sebagai contoh, dalam menghadapi praktik riba yang masth umum di perbankan
konvensional, Mukhottiah menegaskan penolakan terhadap fleksibilitas interpretasi,
karena dampak sosial negatifnya dianggap sangat serius (Putri & Andriana, 2022).
Pendekatan ini memperkuat integritas hukum Islam dengan menjaga agar hukum-
hukum pokok tidak mudah diubah atau ditafsirkan secara bebas. Ini juga cocok untuk
kebijakan hukum yang membutuhkan kepastian dan kesatuan, terutama di negara-
negara mayoritas Muslim atau lembaga-lembaga yang berupaya menerapkan syariah
secara konsisten (Hasibuan et al., 2023). Sebagai contoh, dalam penerapan hukum
pidana syariah, seperti hudud, pendekatan Mukhottiah memberikan kerangka hukum

92



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98

yang tegas berdasarkan nash yang jelas tanpa mempertimbangkan variasi
kontekstual(Prayoga et al., 2023).

Sementara itu, teori Mushowwibah memberikan ruang bagi fleksibilitas
dalam penetapan hukum, memungkinkan hukum Islam tetap relevan dengan
perkembangan zaman dan kebutuhan masyarakat yang beragam(- & Mustofa, 2023).
Pendekatan ini berpegang pada prinsip bahwa ijtihad bisa menghasilkan keputusan
yang berbeda-beda selama berlandaskan pada maqasid syariah, sehingga hukum Islam
dapat diterapkan secara adaptif dan kontekstual (Tarantang et al., 2023). Dalam kasus
transaksi digital atau cryptocurrency yang tidak pernah dibahas dalam literatur klasik,
Mushowwibah memberikan ruang bagi ulama untuk melakukan ijtihad yang sesuai
dengan prinsip-prinsip dasar syariah seperti kejujuran, transparansi, dan keadilan
(Haikal & Efendi, 2024). Pendekatan ini mendukung hukum Islam yang lebih responsif
terthadap perkembangan sosial dan ekonomi modern, serta membantu menjaga
relevansi hukum Islam di tengah masyarakat yang beragam, terutama di komunitas
Muslim minoritas di negara-negara non-Muslim (Kusuma et al., 2022). Misalnya, dalam
kebijakan  kesehatan global seperti vaksinasi COVID-19, Mushowwibah
memungkinkan fatwa yang lebih adaptif dengan mempertimbangkan magqasid syariah
untuk menjaga jiwa dan kesehatan, meskipun bahan vaksin mungkin mengandung
elemen yang tidak ideal menurut syariah (Kusuma et al., 2022).

Selain itu, Mushowwibah mendukung keberagaman pendapat di kalangan
ulama dalam penetapan fatwa, yang dapat diadaptasi berdasarkan kebutuhan local
(Qulub & Munif, 2023). Contohnya terlihat dalam kebijakan lingkungan, di mana fatwa
terkait pelestarian alam dapat berbeda antara satu negara dan negara lain, namun tetap
berlandaskan prinsip maqasid syariah (Abdullah, 2011). Negara-negara dengan masalah
sampah plastik mungkin memfokuskan fatwa pada pelarangan plastik sekali pakai,
sementara negara-negara lain mungkin menekankan rehabilitasi hutan (Hardova,
2024). Dengan cara ini, Mushowwibah memungkinkan hukum Islam untuk diadaptasi
berdasarkan kebutuhan lokal yang berbeda-beda.

Kesimpulannya, penerapan teori Mukhottiah dan Mushowwibah dalam
pembentukan hukum Islam kontemporer menciptakan keseimbangan antara stabilitas
dan fleksibilitas. Mukhottiah berfungsi sebagai fondasi hukum yang tegas dan
konsisten, sementara Mushowwibah menyediakan fleksibilitas yang diperlukan untuk
menghadapi dinamika sosial dan ekonomi di era modern. Kombinasi ini
memungkinkan hukum Islam tetap relevan dan responsif, memberikan pedoman yang
stabil namun adaptif bagi umat Muslim di seluruh dunia.

PENUTUP

Dalam dinamika penetapan hukum Islam kontemporer, teori Mukhottiah dan
Mushowwibah menawarkan pendekatan yang berbeda namun saling melengkapi. Teoti
Mukhottiah berfokus pada kebenaran absolut dan penetapan hukum yang tunggal,
schingga memberikan kepastian dan stabilitas yang sangat diperlukan dalam menjaga
integritas hukum Islam. Pendekatan ini bermanfaat dalam menghadapi isu-isu yang
memerlukan ketegasan tanpa adanya fleksibilitas, seperti larangan riba, peraturan
ibadah, dan ketentuan pidana yang jelas tertuang dalam Al-Qur'an dan Hadis. Di sisi
lain, teori Mushowwibah memberikan fleksibilitas yang lebih adaptif dan responsif

terhadap perubahan sosial, ekonomi, dan teknologi yang berkembang pesat. Teori ini
93



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98

memungkinkan variasi dalam interpretasi hukum berdasarkan kondisi dan kebutuhan
masyarakat setempat, menjadikannya relevan dalam mengatasi masalah kontemporer,
seperti ekonomi digital, kesehatan global, dan kebijakan lingkungan.

Perbedaan metodologis antara Mukhottiah dan Mushowwibah juga membawa
dampak besar dalam proses ijtihad dan penerapan hukum Islam di berbagai konteks.
Mukhottiah mendukung penerapan hukum yang ketat dan konsisten, sedangkan
Mushowwibah membuka ruang bagi interpretasi kontekstual yang lebih inklusif dan
responsif. Kedua teori ini memungkinkan pembentukan hukum Islam yang seimbang:
Mukhottiah menjaga stabilitas dan konsistensi prinsip dasar syariah, sedangkan
Mushowwibah memungkinkan hukum Islam beradaptasi dengan kebutuhan zaman
dan masyarakat yang beragam.

Secara keseluruhan, penerapan kedua teori ini dalam pembentukan hukum
Islam kontemporer menunjukkan bahwa keseimbangan antara stabilitas dan
fleksibilitas sangat diperlukan untuk menghadapi tantangan zaman. Kombinasi
Mukhottiah dan Mushowwibah dapat membantu para ulama dan praktisi hukum Islam
dalam merumuskan hukum yang tidak hanya konsisten dengan prinsip syariah tetapi
juga relevan dengan perubahan sosial. Dengan demikian, hukum Islam dapat terus
berfungsi sebagai panduan yang stabil dan relevan bagi umat Muslim di berbagai
belahan dunia, baik di negara mayoritas Muslim maupun di komunitas Muslim

minotitas.

DAFTAR PUSTAKA

-, N. R. K., & Mustofa, M. (2023). Tinjanan Ijma’ Kontemporer Sebagai Sumber Hukum
Ekonomi Syariah. 1(2), 95-1006. https://doi.org/10.61553 /abjoiec.v1i2.62

Abdullah, M. A. (2011). Hak Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan: Pendekatan
Filsafat Sistem dalam Usul Fikih Sosial. Jurnal Salam, 14(1).

Abuelnoor, N., AlHajaj, A., Khaleel, M., Vega, L. F., & Abu-Zahra, M. R. M. (2021).
Activated carbons from biomass-based sources for CO2 capture applications.
Chemosphere, 282, 131111.

Achsin, M. Z., & Rosalinda, H. (2021). Teori-Teori Migrasi Internasional. Universitas
Brawijaya Press.

Adam, P. (2022). Fatwa-Fatwa Ekonomi Syariah: Konsep, Metodologi & Implementasinya pada
Lembaga Kenangan Syariah. Amzah.

Adhari, I. Z., Cahyanti, I. S., Purnamasari, N., Rahayu, Y. S., Widiantini, N., Jamaludin,
J., Bayanuloh, 1., Naafisah, D. D., Maulana, Y., & Artuah, M. G. (2021). Struktur
Konseptual Ushul Figh. Penerbit Widina.

al-Razi, M. F., & Kamelia, N. (2024). Fitur-Fitur Hukum Islam: Pendekatan Sistem Ala
Jasser Auda Dalam Kajian Maqasid Syariah. A/-Qawaid: Journal of Islamic Family
Law, 116-131.

Asmani, J. M., Muarif, A. D., & Sy, M. E. (2022). Dakwah Islam Moderat ala KH. Afifuddin
Mubajir dan KH. Abdul Mogsith Ghazali. IRCISOD.

Ayuningtiyas, S. (2024). Relasi Negara dan Agama dalam Konteks Politik Islam: Kajian
Komparatif antara Ibnu Taimiyyah dan Muhammad Abduh. JURNAL STAIZA,
2(2 November), 1-15.

94



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98

Badri, M. N. & A. (2022). Ijtihad Dan Perkembangan Hukum Islam Di Aceh. Politica
Jurnal  Hukwm  Tata  Negara — Dan  Politik  Islam,  9(1),  41-51.
https://doi.org/10.32505/politica.v9i1.3924

Buti, M. S. R. (2002). Finding Islam dialog tradisionalisme-liberalisme Isiam. Etlangga.

Damanik, M. 1. L., & Lubis, F. (2024). Arti Pentingnya Pembuktian dalam Proses
Penemuan Hukum Di Peradilan Perdata. Judge: Jurnal Hukum, 5(02), 74-81.

Darmalaksana, W. (2022). Hukum Islam Swuatu Tinjanan Filosofis. Sentra Publikasi
Indonesia.

Fitri, M., Junaidi, R., Amrullah, A., & Fakhruddin, F. (2024). Peran Manusia Menurut Al-
Qur'an Dan Hadis: Pemabaman Dan Implementasi Dalam Kebidupan Modern. 2(3), 18—
23. https://doi.org/10.31004/ijmst.v2i3.310

Hadi, M. N. (2023). Metode Ijtihad Kolektif Progresif di Indonesia Sebagai Media
Proyeksi Nalar Kemanusiaan. Ma al, 4, 141-169.

Haikal, M., & Efendi, S. (2024). Prinsip-Prinsip Hukum Ekonomi Syariah Dalam
Undang-Undang Perbankan Syariah. Magasidi Jurnal Syariah Dan Hukum, 26-39.
https://doi.org/10.47498 /maqasidi.v4i1.2988

Hardova, B. S. (2024). Perlindungan Hukum Bagi Masyarakat Berkaitan dengan Penumpukan
Sampab di Pesisir Pantai Desa Teluk, Kecamatan Labuan, Kabupaten Pandeglang, Provinsi
Banten. Universitas Islam Indonesia.

Hartatik, H., Rukmana, A. Y., Efitra, E., Mukhlis, I. R., Aksenta, A., Ratnaningrum, L.
P. R. A, & Efdison, Z. (2023). TREN TECHNOPRENEURSHIP: Strategi &
Inovasi  Pengembangan Bisnis Kekinian dengan Teknologi  Digital. PT. Sonpedia
Publishing Indonesia.

Hasibuan, K., MA, A., & Priyana, Y. (2023). Pemberlakuan Hukum Syariah Dalam
Sistem Hukum Nasional: Studi Kasus Tentang Penegakan Hukum Syariah Di
Negara Asia. Jurnal Hukum Dan  Ham Wara Sains, 2(10), 942-951.
https://doi.org/10.58812/jhhws.v2i10.707

Hayati, M., Ayu, D. M., Ewit, N., Nurva, N., Marinda, N., & Sulastri, N. (2024).
Perkembangan  Fikih  Muamalah  Konteks Transaksi  Elektronik. 2(1), 18-28.
https://doi.org/10.59996/al-figh.v2i1.370

Hazmi, R. M., & SH, M. H. (2024). Teori dan Konsep. Pengantar Hukum Progresif, 29.

Hetharion, B. D. S. (2024). Pendidikan multikultural teori dan aplikasi. CV. AZKA
PUSTAKA.

Hidayah, Y., & Suyitno, S. (2021). Kajian Media Pembelajaran Berbasis Interaktif
Untuk Memperkuat Profil Pelajar Pancasila Di Sekolah Dasar. Jurnal Pendidikan
Kewarganegaraan, 11(2), 22-30.

Hidayat, R. (2024). Harmonisasi Pengetahuan: Menelusuri Interaksi Islam Dan Filsafat
Dalam Pengembangan Ilmu Pengetahuan: Menelusuri Interaksi Islam Dan
Filsafat Dalam Pengembangan Ilmu Pengetahuan. EI-FIKR: Jurnal Aqgidah Dan
Filsafat Islam, 5(1), 37-53.

Ibrahim, A. (2023). Metodologi Penelitian Ekonomi dan Bisnis Islam. Bumi Aksara.

Irawan, B., Sani, 1., Febrian, W. D., Setiawan, Z., Abdullah, A., Wasil, M., Dewi, A.,
Nostalia, A., Novi, S., & Soeharjoto, R. (2023). Konsep Dasar E-Business. Padang:
Global Eksekutif Teknologi.

95



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98

Ishak, S. (2023). Logika dan Penalaran Dalam Ilmu Hukum dan Ilmu Hukum Islam.
Jurnal Al-Mizan, 10(1), 13-26.

Jannah, H. (2020). Ulama Perempuan Madura: Otoritas dan Relasi Gender. IRCiSoD.

Junaidi, J., Abga, M. A. R., Abas, M., Suhariyanto, D., Nugraha, A. B., Yudhanegara,
F., Rohman, M. M., Sholihah, H., Rafi’ie, M., & Dhabhri, 1. (2023). HUKUM &>
HAK ASAST MANUSLA: Sebuah Konsep dan Teori Fitrah Kemanusiaan Dalam
Bingkai Konstitusi Bernegara. PT. Sonpedia Publishing Indonesia.

Kriyantono, R. (2022). Teknik Praktis Riset Komunikasi Kuantitatif dan Kualitatif: Edisi
Kedna. Prenada Media.

Kusuma, A. J., Rahmawati, R., & Fathun, L. O. M. (2022). Model Islam Inklusif Di
Indonesia Sebagai Kajian Kritik Terhadap Teori “Clash of Civilizations” Samuel
P. Huntington. Journal of  Political  Issues, 3(2), 62-76.
https://doi.org/10.33019/jpi.v3i2.71

Luthfiah, N., Salminawat, S., Khanna, S. F.; & Ulfa, M. (2023). Filsafat Dan Kriteria
Kebenaran Dalam Perspektif Islam Dan Barat. A~ Tajdid: Jurnal Pendidikan Dan
Pemikiran Islam, 7(1), 36-54.

Mahfudh, K. S. (2003). Nuansa figh social. Lkis Pelangi Aksara.

Madhuri, I. (2020). Pendekatan sistem dalam teori hukum Islam (Perspektif jasser
auda). FITRAH: Jurnal Kajian Imu-Ilmu Keislaman, 5(1), 11-28.

Millah, S., & Jahar, A. S. (2021). Dualisme Hukum Perkawinan Islam di Indonesia: Figh dan
KHI (Vol. 253). Amzah (Bumi Aksara).

Minarti, S. (2022). Ilmu Pendidikan Islam: Fakta teoretis-filosofis dan aplikatif-normatif.
Amzah.

Nasrul, N., Yusuf, M., & Mubarok, M. (2024). Pernikahan Beda Agama Tinjauan Fikih
dan Tantangan Kehidupan Multikultural di Indonesia. CENDEKLA: Jurnal 1lmn
Pengetahunan, 4(3), 243-252.

Nasution, M. S. A., & Nasution, R. H. (2020). Filsafat hukum & maqashid syariab.
Prenada Media.

Nonet, P., & Selznick, P. (2019). Hukun responsif. Nusamedia.

Prayoga, T. 1., Isima, N., & Ibrahim, S. (2023). Potensi Sistem Hukum Ekonomi
Syariah Dalam Pencegahan Korupsi Wujudkan Integritas Sektor Ekonomi. A4
Agqdn Journal of Islamic Economies Law, 3(2), 135.
https://doi.org/10.30984/ajiel.v3i2.2850

Pringgar, R. F., & Sujatmiko, B. (2020). Penelitian Kepustakaan (Library Research)
Modul Pembelajaran Berbasis Augmented Reality pada Pembelajaran Siswa. I1-
Edu: Jurnal Information Technology and Education, 5(01), 317-329.

Putri, D. A., & Andriana, A. N. (2022). Sosialisasi Pengenalan Dan Manfaat
Penggunaan Layanan Perbankan Syariah. [MM (Jurnal Masyarakat Mandiri), 6(5).
https://doi.org/10.31764/jmm.v6i5.10809

Qulub, S. T., & Munif, A. (2023). Urgensi Fatwa Dan Sidang Isbat Dalam Penentuan
Awal Bulan Kamariah Di Indonesia. Jwrnal Bimas Isiam, 16(2), 423—452.
https://doi.org/10.37302/ibi.v16i2.929

Rahmadi, R., Alhuda, A., Sangkot, F., Sthombing, N., & Gevani, R. (2024). Konsep
96



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98

Dasar Studi Islam. Jurnal Al-Karim: Jurnal Pendidikan, Psikologi Dan Studi Islan, 9(2),
71-76.

Saptia, Y., Nugroho, A. E., & Sockarni, M. (2021). Perluasan akses kenangan UMKM
berbasis tekfin di Indonesia dan pengalaman negara tetangga. Yayasan Pustaka Obor
Indonesia.

Sari, M., & Asmendri, A. (2020). Penelitian kepustakaan (library research) dalam
penelitian pendidikan IPA. Natural Science, 6(1), 41-53.

Satibi, 1. (2023). Manajemen Publik Dalam Perspektif Teoritik dan Empirik. Unpas Press.

Saumantri, T., & Hajam, H. (2023). Urgensi Metodologi Studi Islam Interdisipliner
Untuk Moderasi Islam. An-Nawa: Jurnal Studi Islam, 5(1), 1-18.

Sinaga, I. P. A. S., Mahat, C. S., & Simarmata, G. M. (2024). Dinamika Perjanjian
Kontrak Elektronik dalam Bisnis Digital: Analisis Komparatif Dan Implikasi
Hukum. Ekasakti Jurnal Penelitian Dan Pengabdian, 4(1), 148—1506.

Suaidi, S., & Sufyan, A. F. M. (2023). Contemporary Figh Construction For
Progressive Islamic Business Ethics In The Society 5.0 Era: Methods, Challenges,
and Opportunities. ALFIQH Isiamic Law Review Journal, 2(3), 135—152.

Sukmana, R. A., Herawati, H., & Sultan, L. (2023). Paradigma Keadilan Dalam
Penegakan Hukum Negara Berdasarkan Teori Kebenaran Perspektif Filsafat
Hukum Islam. Jurnal llmiah Falsafah Jurnal Kajian Filsafat Teologi Dan Humaniora,
8(2), 17-32. https://doi.org/10.37567 /jif.v8i2.1589

Suma, K. H. M. A, SH, M. A., Amin, I. Q., & AAAIK, A. (2021). Asuransi Syariah di
Indonesia: Telaah Teologis, Historis, Sosiologis, Yuridis dan Futurologis. Amzah (Bumi
Aksara).

Supriatna, A. (2024). Perkembangan Fikih dalam Era Digital: Kajian terhadap Metode
Ijtihad dalam Memahami Masalah Kontemporer. As-Syari: Jurnal Bimbingan &
Konseling Kelnarga, 6(1), 717-734.

Surya, I. B., & Taibe, P. (2022). Transormasi Spasial dan Pernbahan Sosial Komunitas 1.okal:
Perspektif Dinamika Pembangunan Kawasan Kota Barn. Chakti Pustaka Indonesia.

Suwasta, A. D., & Juhana, U. (2024). Pengantar llmu Hukum. TOHAR MEDIA.

Syarif, M. (2022). Pendekatan Bayani, Burhani dan Irfani dalam Pengembangan
Hukum Islam. Jurnal Al-Mizan, 9(2), 169-187.

Tarantang, J., Khosyi’ah, S., & Saepullah, U. (2023). Filosofi ‘lllat Hukum dan
Maqashid Syariah dalam Perkawinan Beda Agama. Jurnal Studi Agama Dan
Masyarakat, 19(1), 44-55. https://doi.org/10.23971 /jsam.v19i1.6318

Wahyuddin, W., Itang, 1., Jasti, J., Abidin, Z., Qurtubi, A. N., Zulfa, M., Melina, F., &
Mustika, M. (2023). Kaidah Figih Ekonomi Syariah. PT. Sonpedia Publishing
Indonesia.

Yamani, A. Z. (2024). Legal Drafting Untuk Perubahan Hukum: Tantangan Dan Solusi
Dalam Penyusunan Regulasi dan Undang-Undang Yang Adaptif. [OURNAL OF
LAW AND NATION, 3(4), 1026-1036.

Yanto, A. (2021). Mazhab-Mazhab Hukum: Suatu Pengantar Memahami Dimensi Penikiran
Hukum. Penerbit Segap Pustaka.

Yassir, M., Husaini, A., & Ahsan, K. (2023). Inkonsistensi Wasiat Wajibah Dalam
97



Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98

Kompilasi Hukum Islam: Menurut Perspektif Fikih Islam. _A/~Usariyab: Jurnal
Hukum Keluarga Islam, 1(2), 90—115.

Yudhanegara, F., Arifuddin, Q., Muhtar, M. H., Yani, M. A., Amalia, M., Judijanto, L.,
& HR, M. A. (2024). Pengantar Filsafat Hukum: Sebuah Ontologi, Epistemologi, dan
Aksiologi Ilmu Hukum. PT. Sonpedia Publishing Indonesia.

98



