
 

85 
 

Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98 

ANALISIS TEORI MUKHOTTIAH DAN MUSHOWWIBAH KAJIAN 
KRITIS TERHADAP DINAMIKA PENETAPAN HUKUM ISLAM 

KONTEMPORER 

 

Information Author Abstract 

Ahmad Rozai Akbar  
 

Institut Agama Islam Tafaqquh 
Fiddin Dumai 

email: 
ahmadrozaiakbar12@gmail.com 

This research aims to analyse the Mukhottiah 

and Mushowwibah theories in contemporary 

Islamic law, focusing on their ability to 

respond to the dynamics of the times. 

Mukhottiah's theory emphasises a single truth 

and provides legal stability, while 

Mushowwibah's theory offers flexibility 

responsive to social and economic changes. 

This research uses a library research method 

with a descriptive-critical qualitative 

approach, which utilises relevant literature to 

evaluate the principles and application of both 

theories. The results show that Mukhottiah is 

suitable for laws that require certainty, while 

Mushowwibah is relevant in modern issues that 

require context adaptation. When applied in 

balance, these two theories allow Islamic law 

to remain stable and relevant, making it a 

guideline capable of effectively addressing 

contemporary challenges for Muslims in 

various contexts. 

 
بة في سياق   يهدف هذا البحث إلى تحليل نظريتي المخاطبة والمشو ِّ

على  قدرتهما  على  التركيز  مع  المعاصرة،  الإسلامية  الشريعة 

تؤكد   التي  المخاطبة  نظرية  وتوفر  العصر.  لديناميكيات  الاستجابة 

واحدة   حقيقة  المشوبة  على  نظرية  توفر  بينما  القانوني،  الاستقرار 

هذا   ويستخدم  والاقتصادية.  الاجتماعية  للتغيرات  تستجيب  مرونة 

البحث منهج البحث المكتبي مع المنهج الوصفي النقدي النوعي الذي  

وتطبيقهما.  النظريتين  مبادئ  لتقييم  الصلة  ذات  الأدبيات  يستخدم 

تتطلب   التي  للقوانين  مناسبة  المخاطبة  نظرية  أن  النتائج  وتظهر 

اليقين، في حين أن نظرية المشابهة مناسبة في القضايا الحديثة التي  

تتطلب تكييف السياق. وتتيح هاتان النظريتان، عند تطبيقهما بشكل 

متوازن، للشريعة الإسلامية أن تظل ثابتة وذات صلة، مما يجعلها 

المعاصرة   للتحديات  بفعالية  التصدي  على  قادرًا  إرشاديًا  دليلاً 

 .للمسلمين في سياقات مختلفة

 

 

mailto:saya@stisbima.ac.id


 

86 
 

Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98 

Penelitian ini bertujuan menganalisis teori 

Mukhottiah dan Mushowwibah dalam konteks 

hukum Islam kontemporer, dengan fokus pada 

kemampuan kedua teori tersebut dalam 

merespons dinamika zaman. Teori Mukhottiah, 

yang menekankan kebenaran tunggal, 

memberikan stabilitas hukum, sedangkan teori 

Mushowwibah menawarkan fleksibilitas yang 

responsif terhadap perubahan sosial dan 

ekonomi. Penelitian ini menggunakan metode 

penelitian kepustakaan (library research) 

dengan pendekatan kualitatif deskriptif-kritis, 

yang memanfaatkan literatur terkait untuk 

mengevaluasi prinsip dan penerapan kedua 

teori. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

Mukhottiah cocok untuk hukum-hukum yang 

memerlukan kepastian, sementara 

Mushowwibah relevan dalam isu-isu modern 

yang memerlukan adaptasi konteks. Kedua 

teori ini, jika diterapkan secara seimbang, 

memungkinkan hukum Islam tetap stabil dan 

relevan, menjadikannya pedoman yang mampu 

menjawab tantangan kontemporer secara 

efektif bagi umat Muslim di berbagai konteks. 

 

Keywords: Mukhottiah, Mushowwibah, 

Hukum Islam Kontemporer  
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 

Publisher: 
Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM) STIS Al-Ittihad Bima 

 

 

PENDAHULUAN 

Pendekatan teoretis dalam hukum Islam memiliki peranan sentral dalam 

memberikan kerangka pemikiran yang mendasari penetapan hukum syariah, terutama 

dalam merespons dinamika zaman yang terus berkembang (Hidayat, 2024). Di era 

modern ini, berbagai fenomena baru, seperti perkembangan teknologi digital, 

globalisasi ekonomi, serta isu-isu hak asasi manusia, telah memunculkan tantangan bagi 

sistem hukum Islam (Supriatna, 2024). Hal ini menuntut adanya metode ijtihad yang 

adaptif dan kontekstual, yang mampu menjawab kebutuhan masyarakat Muslim secara 

relevan dan inklusif (Suaidi & Sufyan, 2023). Salah satu pendekatan yang menarik 

perhatian para ahli hukum Islam adalah teori Mukhottiah dan Mushowwibah, yang 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

87 
 

menjadi landasan penting dalam menentukan aturan hukum yang dinamis (Adhari et 

al., 2021). Kedua teori ini menawarkan perspektif kontekstual untuk menentukan 

keputusan hukum, terutama di tengah permasalahan-permasalahan kontemporer yang 

kompleks (Achsin & Rosalinda, 2021). 

Namun, meskipun teori Mukhottiah dan Mushowwibah memiliki potensi 

signifikan dalam merespons fenomena modern ini, penerapannya dalam konteks 

hukum Islam belum menunjukkan keseragaman yang memadai (Junaidi et al., 2023). 

Terdapat tantangan dalam menyelaraskan pemahaman dan penggunaan kedua teori ini 

untuk menjawab persoalan-persoalan kontemporer, terutama karena adanya variasi 

interpretasi yang signifikan di antara para ulama (Jannah, 2020). Misalnya, fenomena 

ekonomi digital menimbulkan perdebatan mengenai batasan transaksi dan 

perdagangan online dalam perspektif hukum Islam, yang belum banyak dibahas dalam 

literatur konvensional (Ibrahim, 2023). Begitu pula, isu-isu terkait kesehatan global, 

seperti pandemi, telah memunculkan kebutuhan akan penetapan hukum yang cepat 

namun tetap berbasis pada kaidah syariah (Wahyuddin et al., 2023). Dalam konteks ini, 

teori Mukhottiah dan Mushowwibah diperlukan sebagai panduan, namun belum ada 

kesepakatan kuat tentang cara menerapkannya secara seragam (Adhari et al., 2021). 

Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk memberikan kajian kritis terhadap teori 

Mukhottiah dan Mushowwibah, dengan tujuan menyajikan pemahaman yang lebih 

mendalam dan terstruktur bagi para ahli hukum Islam dalam menghadapinya (Adhari 

et al., 2021). 

Penelitian ini bertujuan untuk menguraikan prinsip-prinsip dasar teori 

Mukhottiah dan Mushowwibah secara lebih sistematis, serta menganalisis 

penerapannya pada persoalan-persoalan hukum kontemporer. Harapannya, penelitian 

ini tidak hanya mengembangkan landasan teoritis yang lebih kuat, tetapi juga 

menyediakan pedoman praktis bagi para ahli hukum dalam menilai isu-isu modern 

melalui lensa teori ini. Melalui kajian ini, diharapkan para ulama dan praktisi hukum 

Islam dapat lebih memahami esensi teori Mukhottiah dan Mushowwibah dan 

menggunakannya sebagai dasar dalam menghadapi berbagai tantangan hukum yang 

dihadapi masyarakat Muslim saat ini. 

Dalam tinjauan literatur, terdapat sejumlah penelitian yang membahas teori 

Mukhottiah dan Mushowwibah, namun umumnya belum cukup mendalam dalam 

mengkaji bagaimana kedua teori ini dapat diterapkan dalam konteks kontemporer yang 

semakin kompleks. Literatur yang ada cenderung menitikberatkan pada aspek historis 

dan teoretis tanpa mengaitkan teori ini dengan masalah-masalah aktual yang muncul 

seiring dengan perkembangan zaman. Misalnya, bagaimana teori ini dapat diterapkan 

dalam kasus hak kekayaan intelektual dalam Islam atau respon terhadap peraturan 

internasional. Oleh karena itu, penelitian ini mengisi celah yang ada dengan 

memberikan analisis kritis yang lebih mendalam, serta menekankan pada potensi kedua 

teori ini untuk menjawab persoalan hukum modern dalam Islam secara lebih relevan. 

Penelitian ini menawarkan kebaruan dalam bentuk analisis kritis terhadap teori hukum 

Islam yang belum banyak dibahas, khususnya dalam perspektif penerapan kontekstual 

yang bersifat adaptif terhadap perkembangan zaman.  

Di samping itu, relevansi kajian ini dalam konteks hukum Islam kontemporer 

dapat memberikan panduan yang lebih aplikatif bagi para ulama dalam memutuskan 



Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

88 
 

fatwa dan penetapan hukum lainnya. Dengan justifikasi ilmiah dan praktis yang jelas, 

artikel ini diharapkan dapat memberikan kontribusi nyata dalam memperkaya 

pemahaman teoretis dan aplikatif terkait teori Mukhottiah dan Mushowwibah serta 

memandu pengembangan hukum Islam yang lebih adaptif dan responsif terhadap 

berbagai isu yang berkembang di tengah masyarakat Muslim. 

 

KAJIAN TEORI 

Kajian tentang teori hukum Islam terus berkembang seiring dengan tantangan 

modern yang dihadapi umat Muslim. Salah satu aspek penting dalam pengembangan 

ini adalah teori Mukhottiah dan Mushowwibah, dua teori utama yang menjadi 

pedoman dalam penetapan hukum Islam. Menurut Adhari et al., (2021), teori 

Mukhottiah menekankan bahwa kebenaran dalam hukum Islam adalah sesuatu yang 

absolut, di mana hanya ada satu keputusan yang benar dalam suatu permasalahan 

hukum. Teori ini didasarkan pada prinsip bahwa ketetapan hukum sudah ada dalam 

Al-Qur’an dan Hadis, sehingga tugas para ulama adalah untuk menafsirkannya dengan 

benar tanpa adanya ruang untuk relativisme atau fleksibilitas interpretasi (Adhari et al., 

2021). 

Sebaliknya, teori Mushowwibah, seperti yang dijelaskan oleh Ibn Qayyim 

al-Jawziyya, menyatakan bahwa kebenaran dalam penetapan hukum bisa bersifat 

relatif, dan seorang mujtahid dapat mencapai hasil yang berbeda namun tetap dianggap 

benar, selama interpretasinya dilakukan dengan ijtihad yang tepat (Ishak, 2023). 

Pendekatan ini memungkinkan variasi dalam penetapan hukum dan berpotensi lebih 

adaptif dalam merespons kebutuhan masyarakat yang beragam. Al-Qaradawi 

berpendapat bahwa teori Mushowwibah lebih sesuai dengan kondisi zaman modern, 

di mana masalah-masalah baru terus muncul dan menuntut fleksibilitas dalam 

penerapan hukum Islam (Mashuri, 2020). 

Beberapa studi terkait penerapan kedua teori ini menunjukkan perbedaan 

signifikan dalam pendekatan hukum Islam di berbagai negara. Misalnya, (Abuelnoor et 

al., 2021) dalam penelitiannya tentang ijtihad menemukan bahwa pendekatan 

Mukhottiah lebih sering diterapkan di negara-negara yang memiliki kebijakan hukum 

yang ketat dan cenderung konservatif. Sementara itu, teori Mushowwibah lebih 

diterima di negara-negara dengan populasi Muslim yang heterogen, seperti di kawasan 

Eropa dan Amerika Utara, di mana kebijakan hukum Islam perlu mempertimbangkan 

konteks multikultural dan pluralistic (Hetharion, 2024). 

Selain itu, al-Razi & Kamelia, (2024) menekankan bahwa kedua teori ini juga 

berperan penting dalam menentukan fatwa dalam isu-isu kontemporer. Dalam 

penelitian tentang penetapan hukum pada masalah transaksi digital, Hasan 

menunjukkan bahwa teori Mushowwibah dapat memberikan ruang yang lebih fleksibel 

bagi ulama untuk merespons perubahan teknologi, berbeda dengan teori Mukhottiah 

yang cenderung lebih ketat dalam interpretasinya (Damanik & Lubis, 2024). Temuan 

ini relevan dengan penelitian terkini yang menyoroti pentingnya adaptasi hukum Islam 

di era globalisasi dan teknologi (Sinaga et al., 2024). 

Meski demikian, Yassir et al., (2023) mengkritisi penerapan teori 

Mushowwibah yang dinilai dapat mengarah pada inkonsistensi hukum. Ia berpendapat 

bahwa keterbukaan interpretasi dapat menimbulkan ketidakpastian bagi masyarakat 

Muslim, sehingga diperlukan panduan yang jelas agar fleksibilitas tersebut tidak 



Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

89 
 

melanggar prinsip-prinsip syariah. Pandangan ini didukung oleh Saumantri & Hajam, 

(2023) yang menggarisbawahi pentingnya keseimbangan antara fleksibilitas dan 

keteguhan pada prinsip hukum dalam mengakomodasi perubahan zaman. 

Berdasarkan tinjauan literatur di atas, dapat disimpulkan bahwa kedua teori ini 

menawarkan pendekatan yang berbeda dalam penetapan hukum Islam. Teori 

Mukhottiah menawarkan pendekatan yang stabil dan absolut dalam interpretasi 

hukum, sedangkan teori Mushowwibah cenderung lebih fleksibel dan kontekstual 

(Nasrul et al., 2024). Studi ini akan menelaah kedua teori tersebut dalam konteks 

permasalahan hukum kontemporer, guna melihat bagaimana perbedaan pendekatan ini 

dapat mempengaruhi respon hukum Islam terhadap tantangan modern. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan atau library 

research, yang bertujuan untuk mengeksplorasi dan menganalisis teori Mukhottiah dan 

Mushowwibah dalam konteks penetapan hukum Islam kontemporer (Sari & 

Asmendri, 2020). Metode ini dianggap sesuai untuk penelitian yang berfokus pada 

pengumpulan dan analisis kritis sumber literatur, memungkinkan penelusuran konsep 

secara mendalam tanpa perlu melakukan pengumpulan data lapangan. Dengan 

menggunakan penelitian kepustakaan, penelitian ini dapat memanfaatkan berbagai 

referensi ilmiah yang tersedia guna memperoleh pemahaman yang komprehensif 

terkait tema yang diangkat (Pringgar & Sujatmiko, 2020). 

Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif dengan metode analisis 

deskriptif-kritis (Hidayah & Suyitno, 2021). Pendekatan ini dirancang untuk 

mengevaluasi dan menelaah prinsip-prinsip dasar dari teori Mukhottiah dan 

Mushowwibah, serta mengkaji penerapan kedua teori ini dalam menjawab tantangan 

hukum Islam yang muncul di era modern. Melalui analisis deskriptif-kritis, penelitian 

ini memaparkan teori yang ada dan memberikan kritik terhadap penerapannya dalam 

fenomena kontemporer, sehingga diharapkan dapat menghasilkan wawasan mendalam 

mengenai kontribusi dan relevansi teori Mukhottiah dan Mushowwibah dalam konteks 

hukum Islam  (Kriyantono, 2022). 

Data dalam penelitian ini dikumpulkan melalui studi kepustakaan yang 

mencakup sumber-sumber relevan, seperti jurnal ilmiah, artikel, buku, dan dokumen 

akademis yang membahas teori Mukhottiah dan Mushowwibah serta isu-isu hukum 

Islam kontemporer. Data yang diperoleh dari berbagai literatur ini kemudian dianalisis 

dengan pendekatan deskriptif-kritis, untuk mendeskripsikan konsep dasar kedua teori 

tersebut serta menilai implikasinya dalam dinamika hukum Islam modern. Melalui 

penerapan library research dan analisis deskriptif-kritis, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi penting dalam memperkaya khasanah keilmuan hukum Islam, 

khususnya dalam memahami relevansi teori Mukhottiah dan Mushowwibah dalam 

merespons permasalahan hukum yang kompleks di era kontemporer. 

 

  



Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

90 
 

PEMBAHASAN  

Teori Mukhottiah dan Mushowwibah sebagai Landasan Konseptual dalam 

Hukum Islam 

Teori Mukhottiah dan Mushowwibah merupakan dua pendekatan utama yang 

digunakan dalam penetapan hukum Islam, masing-masing menawarkan landasan 

konseptual yang berbeda mengenai kebenaran dan keabsahan keputusan hokum 

(Yanto, 2021). Teori Mukhottiah berasumsi bahwa kebenaran dalam hukum Islam 

bersifat absolut dan hanya ada satu keputusan yang benar dalam setiap masalah hokum 

(Luthfiah et al., 2023). Landasan utama teori ini adalah keyakinan bahwa hukum Allah 

telah ditetapkan secara definitif dalam Al-Qur’an dan Hadis, dan tugas para ulama atau 

mujtahid adalah menemukan interpretasi yang paling benar dari sumber-sumber 

tersebut (Mahfudh, 2003). Dengan pendekatan ini, teori Mukhottiah memberikan 

ketegasan dan stabilitas dalam hukum Islam, tetapi di sisi lain, pendekatan ini sering 

kali dipandang kurang fleksibel dalam menghadapi isu-isu kontemporer yang 

memerlukan penafsiran baru (Mahfudh, 2003). 

Sebaliknya, Teori Mushowwibah mengakui adanya relativisme dalam 

penetapan hukum, sehingga memungkinkan adanya variasi hasil dalam proses ijtihad 

yang berbeda-beda, sepanjang setiap hasil tersebut dihasilkan melalui proses ijtihad 

yang sahih (Buti, 2002). Teori ini berpandangan bahwa kebenaran dalam hukum Islam 

bersifat kontekstual dan dapat beragam berdasarkan perbedaan interpretasi yang 

dihasilkan oleh mujtahid (Nasution & Nasution, 2020). Dalam konteks ini, 

Mushowwibah membuka ruang bagi perbedaan pendapat dalam hukum Islam dan 

menawarkan adaptabilitas yang lebih tinggi dalam merespons perkembangan sosial, 

ekonomi, dan budaya yang dinamis (Surya & Taibe, 2022). 

Perbedaan fundamental antara kedua teori ini memiliki implikasi signifikan 

dalam proses ijtihad dan penetapan hukum Islam (Adam, 2022). Teori Mukhottiah 

sering kali diterapkan dalam konteks hukum yang memerlukan kepastian, konsistensi, 

dan ketegasan, sementara teori Mushowwibah cenderung lebih sesuai untuk kasus-

kasus yang membutuhkan fleksibilitas dan penyesuaian terhadap kondisi lokal dan 

perkembangan zaman (Hazmi & SH, 2024). Sebagai landasan konseptual, kedua teori 

ini memberikan kerangka berpikir yang berbeda namun saling melengkapi dalam 

menghadirkan hukum Islam yang responsif sekaligus tetap menjaga prinsip-prinsip 

syariah (Hadi, 2023). 

 

Metode Penetapan Hukum dalam Perspektif Mukhottiah dan Mushowwibah 

Teori Mukhottiah dan Mushowwibah menawarkan pendekatan yang berbeda 

dalam metode penetapan hukum Islam. Metode Mukhottiah didasarkan pada prinsip 

bahwa terdapat satu kebenaran yang absolut dalam hukum Islam, sehingga dalam 

proses ijtihad, seorang mujtahid (ulama yang melakukan penafsiran hukum) bertujuan 

untuk menemukan keputusan yang dianggap paling benar menurut syariat (Millah & 

Jahar, 2021). Metode ini menekankan kepastian dan konsistensi dalam penetapan 

hukum, mengutamakan kesatuan interpretasi dalam memahami nash (teks) Al-Qur’an 

dan Hadis (Syarif, 2022). Dalam pendekatan ini, mujtahid harus berpegang pada 

kaidah-kaidah yang ketat, seperti prinsip qiyas (analogi) dan ijma (konsensus ulama), 

untuk memastikan bahwa hasil ijtihad benar-benar sesuai dengan hukum yang telah 

ditetapkan secara jelas dalam sumber-sumber utama (Adam, 2022). 



Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

91 
 

Di sisi lain, metode Mushowwibah memandang bahwa kebenaran dalam 

hukum Islam dapat bersifat relatif, tergantung pada proses ijtihad yang dilakukan oleh 

masing-masing mujtahid. Dalam perspektif ini, hukum tidak selalu harus tunggal; 

beberapa interpretasi dapat dianggap benar selama berlandaskan proses ijtihad yang 

sah dan kaidah syariah yang relevan (Minarti, 2022). Mushowwibah membuka ruang 

untuk variasi penafsiran, dengan mempertimbangkan konteks lokal, situasi sosial, dan 

budaya yang berkembang. Ini berarti bahwa seorang mujtahid tidak hanya mengacu 

pada nash yang literal tetapi juga pada tujuan (maqasid) dari hukum Islam untuk 

mencapai kemaslahatan (kebaikan umum) dan menghindari kerugian bagi masyarakat 

(Darmalaksana, 2022). Metode ini menciptakan fleksibilitas dalam hukum Islam yang 

adaptif terhadap perubahan zaman (Saumantri & Hajam, 2023). 

Kedua metode ini memberikan kontribusi yang berbeda dalam proses ijtihad 

dan penetapan hukum Islam. Mukhottiah cenderung lebih konservatif dan stabil, 

sering diterapkan pada kasus-kasus hukum yang membutuhkan kepastian dan stabilitas 

(Suwasta & Juhana, 2024). Sebaliknya, Mushowwibah memberikan pendekatan yang 

lebih dinamis, memungkinkan adanya variasi dan adaptasi hukum sesuai dengan 

perubahan kondisi masyarakat (Yamani, 2024). Dalam penerapannya, metode 

Mushowwibah lebih fleksibel dalam menyikapi fenomena modern seperti teknologi, 

transaksi digital, dan kebijakan kesehatan, di mana faktor konteks sangat penting untuk 

dipertimbangkan (Hartatik et al., 2023). 

 

Teori Mukhottiah dan Mushowwibah terhadap Dinamika Hukum 

Kontemporer 

Teori Mukhottiah dan Mushowwibah memainkan peran penting dalam 

merespons dinamika hukum Islam di era kontemporer. Dalam menghadapi 

perkembangan sosial, ekonomi, dan teknologi, hukum Islam dituntut untuk tetap 

relevan dan mampu memberikan solusi atas permasalahan baru yang tidak ditemukan 

dalam literatur klasik (Yamani, 2024). Teori Mukhottiah, yang menekankan pada 

kebenaran tunggal dan absolut dalam penetapan hukum, cenderung lebih kaku ketika 

dihadapkan pada isu-isu kontemporer yang bersifat kompleks dan terus berkembang 

(Saumantri & Hajam, 2023). Contohnya, dalam hal transaksi digital, di mana terdapat 

banyak model bisnis baru seperti cryptocurrency dan e-commerce, teori ini dapat 

menghadapi tantangan karena keterbatasan literatur klasik dalam membahas transaksi 

nonfisik (Saptia et al., 2021). Mukhottiah mengutamakan kepastian hukum berdasarkan 

ketetapan syariat yang tegas, sehingga mungkin membutuhkan waktu lebih lama untuk 

merespons perubahan akibat penekanan pada konsistensi interpretasi (Yudhanegara et 

al., 2024). 

Sebaliknya, teori Mushowwibah menawarkan pendekatan yang lebih fleksibel 

dan adaptif, yang dapat memberikan ruang bagi variasi dalam penetapan hukum sesuai 

dengan konteks sosial dan perkembangan zaman (Ayuningtiyas, 2024). Mushowwibah 

memandang bahwa ijtihad yang sahih dan berbasis pada maqasid syariah (tujuan 

syariah) memungkinkan hasil yang berbeda-beda, sesuai dengan kebutuhan masyarakat 

setempat (Suma et al., 2021). Hal ini membuatnya lebih relevan dalam mengatasi 

permasalahan hukum modern, seperti hak kekayaan intelektual, permasalahan 

lingkungan, dan kesehatan global. Misalnya, dalam konteks kebijakan kesehatan, 

seperti vaksinasi dan penggunaan teknologi medis, teori Mushowwibah mendukung 



Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

92 
 

pendekatan yang mempertimbangkan kemaslahatan umum (kebaikan publik) sehingga 

lebih responsif terhadap kebijakan kesehatan yang muncul dari perubahan teknologi 

(Satibi, 2023). 

Dengan berkembangnya masyarakat Muslim di negara-negara non-Muslim, 

seperti di Eropa atau Amerika Utara, Mushowwibah seringkali memberikan alternatif 

hukum yang lebih inklusif untuk diterapkan dalam komunitas yang beragam. 

Pendekatan ini memungkinkan ulama dan praktisi hukum Islam memberikan fatwa 

atau kebijakan hukum yang disesuaikan dengan realitas sosial yang heterogen, tanpa 

mengesampingkan prinsip dasar syariah (Asmani et al., 2022). 

Dalam konteks hukum kontemporer, kedua teori ini memiliki kontribusi 

penting: Mukhottiah menghadirkan stabilitas dan kepastian hukum yang sangat 

dibutuhkan dalam menjaga ketertiban hukum, sementara Mushowwibah mendukung 

fleksibilitas dan daya adaptasi yang diperlukan untuk menjawab perubahan social 

(Nonet & Selznick, 2019). Kedua teori ini dapat bekerja secara komplementer, di mana 

stabilitas hukum dapat dicapai melalui pendekatan Mukhottiah, sementara 

Mushowwibah memberikan ruang untuk variasi hukum yang relevan dengan 

perkembangan zaman (Irawan et al., 2023). Hal ini penting bagi umat Muslim untuk 

memiliki dasar hukum Islam yang kokoh sekaligus adaptif, yang dapat menjawab 

kebutuhan hukum secara efektif dalam menghadapi perubahan dunia yang terus 

berlangsung (Rahmadi et al., 2024). 

 

Implikasi Teori Mukhottiah dan Mushowwibah dalam Pembentukan Hukum 

Islam Kontemporer 

Teori Mukhottiah dan Mushowwibah memberikan implikasi yang signifikan 

dalam pembentukan hukum Islam kontemporer, terutama dalam menjawab tantangan 

era modern yang terus berkembang (Badri, 2022). Keduanya berperan saling 

melengkapi: teori Mukhottiah menjaga stabilitas hukum Islam dengan penekanan pada 

kepastian dan konsistensi, sedangkan Mushowwibah menawarkan fleksibilitas yang 

adaptif dalam merespons perubahan sosial, ekonomi, dan teknologi (Hayati et al., 

2024). 

Dalam penerapannya, teori Mukhottiah memberikan dasar untuk menjaga 

konsistensi dan stabilitas hukum Islam. Pendekatan absolut yang dianut teori ini 

menegaskan bahwa kebenaran dalam hukum Islam adalah tunggal dan pasti (Sukmana 

et al., 2023). Hal ini menciptakan kepastian hukum yang sangat penting bagi umat 

Muslim, terutama dalam masalah-masalah yang telah diatur secara eksplisit dalam Al-

Qur’an dan Hadis, seperti larangan riba, zina, dan ketentuan ibadah (Fitri et al., 2024). 

Sebagai contoh, dalam menghadapi praktik riba yang masih umum di perbankan 

konvensional, Mukhottiah menegaskan penolakan terhadap fleksibilitas interpretasi, 

karena dampak sosial negatifnya dianggap sangat serius (Putri & Andriana, 2022). 

Pendekatan ini memperkuat integritas hukum Islam dengan menjaga agar hukum-

hukum pokok tidak mudah diubah atau ditafsirkan secara bebas. Ini juga cocok untuk 

kebijakan hukum yang membutuhkan kepastian dan kesatuan, terutama di negara-

negara mayoritas Muslim atau lembaga-lembaga yang berupaya menerapkan syariah 

secara konsisten (Hasibuan et al., 2023). Sebagai contoh, dalam penerapan hukum 

pidana syariah, seperti hudud, pendekatan Mukhottiah memberikan kerangka hukum 



Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

93 
 

yang tegas berdasarkan nash yang jelas tanpa mempertimbangkan variasi 

kontekstual(Prayoga et al., 2023). 

Sementara itu, teori Mushowwibah memberikan ruang bagi fleksibilitas 

dalam penetapan hukum, memungkinkan hukum Islam tetap relevan dengan 

perkembangan zaman dan kebutuhan masyarakat yang beragam(- & Mustofa, 2023). 

Pendekatan ini berpegang pada prinsip bahwa ijtihad bisa menghasilkan keputusan 

yang berbeda-beda selama berlandaskan pada maqasid syariah, sehingga hukum Islam 

dapat diterapkan secara adaptif dan kontekstual (Tarantang et al., 2023). Dalam kasus 

transaksi digital atau cryptocurrency yang tidak pernah dibahas dalam literatur klasik, 

Mushowwibah memberikan ruang bagi ulama untuk melakukan ijtihad yang sesuai 

dengan prinsip-prinsip dasar syariah seperti kejujuran, transparansi, dan keadilan 

(Haikal & Efendi, 2024). Pendekatan ini mendukung hukum Islam yang lebih responsif 

terhadap perkembangan sosial dan ekonomi modern, serta membantu menjaga 

relevansi hukum Islam di tengah masyarakat yang beragam, terutama di komunitas 

Muslim minoritas di negara-negara non-Muslim (Kusuma et al., 2022). Misalnya, dalam 

kebijakan kesehatan global seperti vaksinasi COVID-19, Mushowwibah 

memungkinkan fatwa yang lebih adaptif dengan mempertimbangkan maqasid syariah 

untuk menjaga jiwa dan kesehatan, meskipun bahan vaksin mungkin mengandung 

elemen yang tidak ideal menurut syariah (Kusuma et al., 2022). 

Selain itu, Mushowwibah mendukung keberagaman pendapat di kalangan 

ulama dalam penetapan fatwa, yang dapat diadaptasi berdasarkan kebutuhan local 

(Qulub & Munif, 2023). Contohnya terlihat dalam kebijakan lingkungan, di mana fatwa 

terkait pelestarian alam dapat berbeda antara satu negara dan negara lain, namun tetap 

berlandaskan prinsip maqasid syariah (Abdullah, 2011). Negara-negara dengan masalah 

sampah plastik mungkin memfokuskan fatwa pada pelarangan plastik sekali pakai, 

sementara negara-negara lain mungkin menekankan rehabilitasi hutan (Hardova, 

2024). Dengan cara ini, Mushowwibah memungkinkan hukum Islam untuk diadaptasi 

berdasarkan kebutuhan lokal yang berbeda-beda. 

Kesimpulannya, penerapan teori Mukhottiah dan Mushowwibah dalam 

pembentukan hukum Islam kontemporer menciptakan keseimbangan antara stabilitas 

dan fleksibilitas. Mukhottiah berfungsi sebagai fondasi hukum yang tegas dan 

konsisten, sementara Mushowwibah menyediakan fleksibilitas yang diperlukan untuk 

menghadapi dinamika sosial dan ekonomi di era modern. Kombinasi ini 

memungkinkan hukum Islam tetap relevan dan responsif, memberikan pedoman yang 

stabil namun adaptif bagi umat Muslim di seluruh dunia. 

 

PENUTUP 

Dalam dinamika penetapan hukum Islam kontemporer, teori Mukhottiah dan 

Mushowwibah menawarkan pendekatan yang berbeda namun saling melengkapi. Teori 

Mukhottiah berfokus pada kebenaran absolut dan penetapan hukum yang tunggal, 

sehingga memberikan kepastian dan stabilitas yang sangat diperlukan dalam menjaga 

integritas hukum Islam. Pendekatan ini bermanfaat dalam menghadapi isu-isu yang 

memerlukan ketegasan tanpa adanya fleksibilitas, seperti larangan riba, peraturan 

ibadah, dan ketentuan pidana yang jelas tertuang dalam Al-Qur'an dan Hadis. Di sisi 

lain, teori Mushowwibah memberikan fleksibilitas yang lebih adaptif dan responsif 

terhadap perubahan sosial, ekonomi, dan teknologi yang berkembang pesat. Teori ini 



Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

94 
 

memungkinkan variasi dalam interpretasi hukum berdasarkan kondisi dan kebutuhan 

masyarakat setempat, menjadikannya relevan dalam mengatasi masalah kontemporer, 

seperti ekonomi digital, kesehatan global, dan kebijakan lingkungan. 

Perbedaan metodologis antara Mukhottiah dan Mushowwibah juga membawa 

dampak besar dalam proses ijtihad dan penerapan hukum Islam di berbagai konteks. 

Mukhottiah mendukung penerapan hukum yang ketat dan konsisten, sedangkan 

Mushowwibah membuka ruang bagi interpretasi kontekstual yang lebih inklusif dan 

responsif. Kedua teori ini memungkinkan pembentukan hukum Islam yang seimbang: 

Mukhottiah menjaga stabilitas dan konsistensi prinsip dasar syariah, sedangkan 

Mushowwibah memungkinkan hukum Islam beradaptasi dengan kebutuhan zaman 

dan masyarakat yang beragam. 

Secara keseluruhan, penerapan kedua teori ini dalam pembentukan hukum 

Islam kontemporer menunjukkan bahwa keseimbangan antara stabilitas dan 

fleksibilitas sangat diperlukan untuk menghadapi tantangan zaman. Kombinasi 

Mukhottiah dan Mushowwibah dapat membantu para ulama dan praktisi hukum Islam 

dalam merumuskan hukum yang tidak hanya konsisten dengan prinsip syariah tetapi 

juga relevan dengan perubahan sosial. Dengan demikian, hukum Islam dapat terus 

berfungsi sebagai panduan yang stabil dan relevan bagi umat Muslim di berbagai 

belahan dunia, baik di negara mayoritas Muslim maupun di komunitas Muslim 

minoritas. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

-, N. R. K., & Mustofa, M. (2023). Tinjauan Ijma’ Kontemporer Sebagai Sumber Hukum 
Ekonomi Syariah. 1(2), 95–106. https://doi.org/10.61553/abjoiec.v1i2.62 

Abdullah, M. A. (2011). Hak Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan: Pendekatan 
Filsafat Sistem dalam Usul Fikih Sosial. Jurnal Salam, 14(1). 

Abuelnoor, N., AlHajaj, A., Khaleel, M., Vega, L. F., & Abu-Zahra, M. R. M. (2021). 
Activated carbons from biomass-based sources for CO2 capture applications. 
Chemosphere, 282, 131111. 

Achsin, M. Z., & Rosalinda, H. (2021). Teori-Teori Migrasi Internasional. Universitas 
Brawijaya Press. 

Adam, P. (2022). Fatwa-Fatwa Ekonomi Syariah: Konsep, Metodologi & Implementasinya pada 
Lembaga Keuangan Syariah. Amzah. 

Adhari, I. Z., Cahyanti, I. S., Purnamasari, N., Rahayu, Y. S., Widiantini, N., Jamaludin, 
J., Bayanuloh, I., Naafisah, D. D., Maulana, Y., & Artuah, M. G. (2021). Struktur 
Konseptual Ushul Fiqh. Penerbit Widina. 

al-Razi, M. F., & Kamelia, N. (2024). Fitur-Fitur Hukum Islam: Pendekatan Sistem Ala 
Jasser Auda Dalam Kajian Maqasid Syariah. Al-Qawaid: Journal of Islamic Family 
Law, 116–131. 

Asmani, J. M., Muarif, A. D., & Sy, M. E. (2022). Dakwah Islam Moderat ala KH. Afifuddin 
Muhajir dan KH. Abdul Moqsith Ghazali. IRCISOD. 

Ayuningtiyas, S. (2024). Relasi Negara dan Agama dalam Konteks Politik Islam: Kajian 
Komparatif antara Ibnu Taimiyyah dan Muhammad Abduh. JURNAL STAIZA, 
2(2 November), 1–15. 



Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

95 
 

Badri, M. N. & A. (2022). Ijtihad Dan Perkembangan Hukum Islam Di Aceh. Politica 
Jurnal Hukum Tata Negara Dan Politik Islam, 9(1), 41–51. 
https://doi.org/10.32505/politica.v9i1.3924 

Buti, M. S. R. (2002). Finding Islam dialog tradisionalisme-liberalisme Islam. Erlangga. 

Damanik, M. I. L., & Lubis, F. (2024). Arti Pentingnya Pembuktian dalam Proses 
Penemuan Hukum Di Peradilan Perdata. Judge: Jurnal Hukum, 5(02), 74–81. 

Darmalaksana, W. (2022). Hukum Islam Suatu Tinjauan Filosofis. Sentra Publikasi 
Indonesia. 

Fitri, M., Junaidi, R., Amrullah, A., & Fakhruddin, F. (2024). Peran Manusia Menurut Al-
Qur’an Dan Hadis: Pemahaman Dan Implementasi Dalam Kehidupan Modern. 2(3), 18–
23. https://doi.org/10.31004/ijmst.v2i3.310 

Hadi, M. N. (2023). Metode Ijtihad Kolektif Progresif di Indonesia Sebagai Media 
Proyeksi Nalar Kemanusiaan. Ma’mal, 4, 141–169. 

Haikal, M., & Efendi, S. (2024). Prinsip-Prinsip Hukum Ekonomi Syariah Dalam 
Undang-Undang Perbankan Syariah. Maqasidi Jurnal Syariah Dan Hukum, 26–39. 
https://doi.org/10.47498/maqasidi.v4i1.2988 

Hardova, B. S. (2024). Perlindungan Hukum Bagi Masyarakat Berkaitan dengan Penumpukan 
Sampah di Pesisir Pantai Desa Teluk, Kecamatan Labuan, Kabupaten Pandeglang, Provinsi 
Banten. Universitas Islam Indonesia. 

Hartatik, H., Rukmana, A. Y., Efitra, E., Mukhlis, I. R., Aksenta, A., Ratnaningrum, L. 
P. R. A., & Efdison, Z. (2023). TREN TECHNOPRENEURSHIP: Strategi & 
Inovasi Pengembangan Bisnis Kekinian dengan Teknologi Digital. PT. Sonpedia 
Publishing Indonesia. 

Hasibuan, K., MA, A., & Priyana, Y. (2023). Pemberlakuan Hukum Syariah Dalam 
Sistem Hukum Nasional: Studi Kasus Tentang Penegakan Hukum Syariah Di 
Negara Asia. Jurnal Hukum Dan Ham Wara Sains, 2(10), 942–951. 
https://doi.org/10.58812/jhhws.v2i10.707 

Hayati, M., Ayu, D. M., Ewit, N., Nurva, N., Marinda, N., & Sulastri, N. (2024). 
Perkembangan Fikih Muamalah Konteks Transaksi Elektronik. 2(1), 18–28. 
https://doi.org/10.59996/al-fiqh.v2i1.370 

Hazmi, R. M., & SH, M. H. (2024). Teori dan Konsep. Pengantar Hukum Progresif, 29. 

Hetharion, B. D. S. (2024). Pendidikan multikultural teori dan aplikasi. CV. AZKA 
PUSTAKA. 

Hidayah, Y., & Suyitno, S. (2021). Kajian Media Pembelajaran Berbasis Interaktif 
Untuk Memperkuat Profil Pelajar Pancasila Di Sekolah Dasar. Jurnal Pendidikan 
Kewarganegaraan, 11(2), 22–30. 

Hidayat, R. (2024). Harmonisasi Pengetahuan: Menelusuri Interaksi Islam Dan Filsafat 
Dalam Pengembangan Ilmu Pengetahuan: Menelusuri Interaksi Islam Dan 
Filsafat Dalam Pengembangan Ilmu Pengetahuan. EL-FIKR: Jurnal Aqidah Dan 
Filsafat Islam, 5(1), 37–53. 

Ibrahim, A. (2023). Metodologi Penelitian Ekonomi dan Bisnis Islam. Bumi Aksara. 

Irawan, B., Sani, I., Febrian, W. D., Setiawan, Z., Abdullah, A., Wasil, M., Dewi, A., 
Nostalia, A., Novi, S., & Soeharjoto, R. (2023). Konsep Dasar E-Business. Padang: 
Global Eksekutif Teknologi. 



Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

96 
 

Ishak, S. (2023). Logika dan Penalaran Dalam Ilmu Hukum dan Ilmu Hukum Islam. 
Jurnal Al-Mizan, 10(1), 13–26. 

Jannah, H. (2020). Ulama Perempuan Madura: Otoritas dan Relasi Gender. IRCiSoD. 

Junaidi, J., Abqa, M. A. R., Abas, M., Suhariyanto, D., Nugraha, A. B., Yudhanegara, 
F., Rohman, M. M., Sholihah, H., Rafi’ie, M., & Dhahri, I. (2023). HUKUM & 
HAK ASASI MANUSIA: Sebuah Konsep dan Teori Fitrah Kemanusiaan Dalam 
Bingkai Konstitusi Bernegara. PT. Sonpedia Publishing Indonesia. 

Kriyantono, R. (2022). Teknik Praktis Riset Komunikasi Kuantitatif dan Kualitatif: Edisi 
Kedua. Prenada Media. 

Kusuma, A. J., Rahmawati, R., & Fathun, L. O. M. (2022). Model Islam Inklusif Di 
Indonesia Sebagai Kajian Kritik Terhadap Teori “Clash of Civilizations” Samuel 
P. Huntington. Journal of Political Issues, 3(2), 62–76. 
https://doi.org/10.33019/jpi.v3i2.71 

Luthfiah, N., Salminawat, S., Khanna, S. F., & Ulfa, M. (2023). Filsafat Dan Kriteria 
Kebenaran Dalam Perspektif Islam Dan Barat. At-Tajdid: Jurnal Pendidikan Dan 
Pemikiran Islam, 7(1), 36–54. 

Mahfudh, K. S. (2003). Nuansa fiqh social. Lkis Pelangi Aksara. 

Madhuri, I. (2020). Pendekatan sistem dalam teori hukum Islam (Perspektif jasser 
auda). FITRAH: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Keislaman, 5(1), 11–28. 

Millah, S., & Jahar, A. S. (2021). Dualisme Hukum Perkawinan Islam di Indonesia: Fiqh dan 
KHI (Vol. 253). Amzah (Bumi Aksara). 

Minarti, S. (2022). Ilmu Pendidikan Islam: Fakta teoretis-filosofis dan aplikatif-normatif. 
Amzah. 

Nasrul, N., Yusuf, M., & Mubarok, M. (2024). Pernikahan Beda Agama Tinjauan Fikih 
dan Tantangan Kehidupan Multikultural di Indonesia. CENDEKIA: Jurnal Ilmu 
Pengetahuan, 4(3), 243–252. 

Nasution, M. S. A., & Nasution, R. H. (2020). Filsafat hukum & maqashid syariah. 
Prenada Media. 

Nonet, P., & Selznick, P. (2019). Hukum responsif. Nusamedia. 

Prayoga, T. I., Isima, N., & Ibrahim, S. (2023). Potensi Sistem Hukum Ekonomi 
Syariah Dalam Pencegahan Korupsi Wujudkan Integritas Sektor Ekonomi. Al- 
Aqdu Journal of Islamic Economics Law, 3(2), 135. 
https://doi.org/10.30984/ajiel.v3i2.2850 

Pringgar, R. F., & Sujatmiko, B. (2020). Penelitian Kepustakaan (Library Research) 
Modul Pembelajaran Berbasis Augmented Reality pada Pembelajaran Siswa. IT-
Edu: Jurnal Information Technology and Education, 5(01), 317–329. 

Putri, D. A., & Andriana, A. N. (2022). Sosialisasi Pengenalan Dan Manfaat 
Penggunaan Layanan Perbankan Syariah. JMM (Jurnal Masyarakat Mandiri), 6(5). 
https://doi.org/10.31764/jmm.v6i5.10809 

Qulub, S. T., & Munif, A. (2023). Urgensi Fatwa Dan Sidang Isbat Dalam Penentuan  
Awal Bulan Kamariah Di Indonesia. Jurnal Bimas Islam, 16(2), 423–452. 
https://doi.org/10.37302/jbi.v16i2.929 

Rahmadi, R., Alhuda, A., Sangkot, F., Sihombing, N., & Gevani, R. (2024). Konsep 



Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

97 
 

Dasar Studi Islam. Jurnal Al-Karim: Jurnal Pendidikan, Psikologi Dan Studi Islam, 9(2), 
71–76. 

Saptia, Y., Nugroho, A. E., & Soekarni, M. (2021). Perluasan akses keuangan UMKM 
berbasis tekfin di Indonesia dan pengalaman negara tetangga. Yayasan Pustaka Obor 
Indonesia. 

Sari, M., & Asmendri, A. (2020). Penelitian kepustakaan (library research) dalam 
penelitian pendidikan IPA. Natural Science, 6(1), 41–53. 

Satibi, I. (2023). Manajemen Publik Dalam Perspektif Teoritik dan Empirik. Unpas Press. 

Saumantri, T., & Hajam, H. (2023). Urgensi Metodologi Studi Islam Interdisipliner 
Untuk Moderasi Islam. An-Nawa: Jurnal Studi Islam, 5(1), 1–18. 

Sinaga, I. P. A. S., Mahat, C. S., & Simarmata, G. M. (2024). Dinamika Perjanjian 
Kontrak Elektronik dalam Bisnis Digital: Analisis Komparatif Dan Implikasi 
Hukum. Ekasakti Jurnal Penelitian Dan Pengabdian, 4(1), 148–156. 

Suaidi, S., & Sufyan, A. F. M. (2023). Contemporary Fiqh Construction For 
Progressive Islamic Business Ethics In The Society 5.0 Era: Methods, Challenges, 
and Opportunities. ALFIQH Islamic Law Review Journal, 2(3), 135–152. 

Sukmana, R. A., Herawati, H., & Sultan, L. (2023). Paradigma Keadilan Dalam 
Penegakan Hukum Negara Berdasarkan Teori Kebenaran Perspektif Filsafat 
Hukum Islam. Jurnal Ilmiah Falsafah Jurnal Kajian Filsafat Teologi Dan Humaniora, 
8(2), 17–32. https://doi.org/10.37567/jif.v8i2.1589 

Suma, K. H. M. A., SH, M. A., Amin, I. Q., & AAAIK, A. (2021). Asuransi Syariah di 
Indonesia: Telaah Teologis, Historis, Sosiologis, Yuridis dan Futurologis. Amzah (Bumi 
Aksara). 

Supriatna, A. (2024). Perkembangan Fikih dalam Era Digital: Kajian terhadap Metode 
Ijtihad dalam Memahami Masalah Kontemporer. As-Syar’i: Jurnal Bimbingan & 
Konseling Keluarga, 6(1), 717–734. 

Surya, I. B., & Taibe, P. (2022). Transormasi Spasial dan Perubahan Sosial Komunitas Lokal: 
Perspektif Dinamika Pembangunan Kawasan Kota Baru. Chakti Pustaka Indonesia. 

Suwasta, A. D., & Juhana, U. (2024). Pengantar Ilmu Hukum. TOHAR MEDIA. 

Syarif, M. (2022). Pendekatan Bayani, Burhani dan Irfani dalam Pengembangan 
Hukum Islam. Jurnal Al-Mizan, 9(2), 169–187. 

Tarantang, J., Khosyi’ah, S., & Saepullah, U. (2023). Filosofi ‘Illat Hukum dan 
Maqashid Syariah dalam Perkawinan Beda Agama. Jurnal Studi Agama Dan 
Masyarakat, 19(1), 44–55. https://doi.org/10.23971/jsam.v19i1.6318 

Wahyuddin, W., Itang, I., Jasri, J., Abidin, Z., Qurtubi, A. N., Zulfa, M., Melina, F., & 
Mustika, M. (2023). Kaidah Fiqih Ekonomi Syariah. PT. Sonpedia Publishing 
Indonesia. 

Yamani, A. Z. (2024). Legal Drafting Untuk Perubahan Hukum: Tantangan Dan Solusi 
Dalam Penyusunan Regulasi dan Undang-Undang Yang Adaptif. JOURNAL OF 
LAW AND NATION, 3(4), 1026–1036. 

Yanto, A. (2021). Mazhab-Mazhab Hukum: Suatu Pengantar Memahami Dimensi Pemikiran 
Hukum. Penerbit Segap Pustaka. 

Yassir, M., Husaini, A., & Ahsan, K. (2023). Inkonsistensi Wasiat Wajibah Dalam 



Volume 10, No. 2 (2024): Dec, h. 85-98 Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

 

98 
 

Kompilasi Hukum Islam: Menurut Perspektif Fikih Islam. Al-Usariyah: Jurnal 
Hukum Keluarga Islam, 1(2), 90–115. 

Yudhanegara, F., Arifuddin, Q., Muhtar, M. H., Yani, M. A., Amalia, M., Judijanto, L., 
& HR, M. A. (2024). Pengantar Filsafat Hukum: Sebuah Ontologi, Epistemologi, dan 
Aksiologi Ilmu Hukum. PT. Sonpedia Publishing Indonesia. 

 


