Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Copyright © 2020 Al-Ittihad
Vol. 6 No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84 P-ISSN 2442-6938 E-ISSN 2721-6829

MAHAR: ANTARA SYARI'AT DAN TRADISI
(PERSPEKTIF HISTORIS, YURIDIS DAN FILOSOFIS)

Muhammad Mutawali*

Rahmah Murtadha®”

Abstrak: Tulisan ini akan membincang terkait konsep mahar dalam berbagai
perspektif seperti perspektif historis, yuridis dan filosofis. Tulisan ini juga berupaya
untuk menjelaskan kembali hakikat mahar yang merupakan pemberian tulus ikhlas
dari calon suami kepada calon istrinya sebagai simbol kasih sayang. Dalam ajaran
Islam, tidak dijelaskan secara eksplisit terkait dengan bentuk dan kuantitas mahar,
yang terpenting adalah pemberian tersebut bersumber dari niat yang tulus sebagai
langkah awal untuk membina bahtera rumah tangga yang sakinah, mawaddah dan
rahmah. Realitas yang terjadi pada masyarakat kita, sering ditemui kasus
batalnya pernikahan disebabkan penentuan kuantitas mahar dan biaya pernikahan
yang tinggi, hal tersebut terjadi hanya karena dalih harga diri, prestise keluarga
dan tradisi leluhur. Banyaknya kasus batalnya pernikahan dapat menjadi bahan
perenungan dan pertimbangan bagi semua pihak agar dapat melangsungkan
pernikahan yang sesuai dengan ajaran Islam dan menghindari kesan berlebih-
lebihan yang justru akan mengurangi nilai-nilai kesakralan dari sebuah
pernikahan suci nan mulia sesuai sunnah rasul.

Kata Kunci:Mahar, Perkawinan, Suami-istri, batalnya pernikahan, Tradisi.

Pendahuluan

Mahar adalah suatu pemberian calon mempelai pria kepada
calon mempelai wanita, baik berbentuk uang, barang atau jasa
yang tidak bertentangan dengan hukum yang ditentukan Islam.
Mahar berkedudukan bukan sebagai rukun dan syarat
pernikahanan, tapi merupakan suatu kewajiban yang harus
ditunaikan oleh calon suami sebagai simbol cinta dan kasih sayang.

Menurut pandangan Al-Qur'an, mahar merupakan pemberian
calon suami kepada calon istri dengan penuh kerelaan tanpa
mengaharapkan imbalan. Karena mahar bukanlah sebagai harga
atau ganti rugi dari sesuatu yang dimiliki laki-laki pada perempuan
melainkan sebagai tanda penghormatan kepada martabat
perempuan. Para Ulama dan Fuqaha sepakat bahwa mahar tidak

* UIN Mataram; STIS Al-Ittihad Bima, email: muh.mutawali@uinmataram.ac.id
** STIS Al-Ittihad Bima, email: rahmah. murtadha@student.upi.edu



http://u.lipi.go.id/1425950324
http://u.lipi.go.id/1575871354
mailto:muh.mutawali@uinmataram.ac.id
mailto:rahmah.murtadha@student.upi.edu

Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84

ditentukan batas maksimalnya, karena tidak ditemukan dalam
nash ketentuan yang memberi batasan tertinggi.

Realitas yang terjadi pada masyarakat kita, pihak calon
mempelai wanita menentukan mahar dan biaya pernikahan yang
terlalu tinggi, ditambah lagi dengan adanya adat kebiasaan
masyarakat kita yang menetapkan mahar yang tinggi demi prestise
dan harga diri keluarga, dengan dalih melestarikan adat kebiasaan
keluarga dan daerah, sehingga tidak jarang terjadi batalnya
pernikahan. Banyaknya kasus terkait batalnya pernikahan menjadi
bahan pertimbangan dan perenungan bagi keluarga dan calon
pengantin yang akan menuju pelaminan agar dapat melangsungkan
pernikahan yang sesuai dengan syariat dan menghindari kesan
berlebih-lebihan. Tulisan ini akan membahas tentang konsep
perkawinan dan mahar dalam Islam disertai dengan dalil dan
pendapat para ulama. Juga akan membincang tentang mahar dari
berbagai perspektif seperti perspektif historis, yuridis dan filosofis.

Konsep Perkawinan dalam Islam

I[slam merupakan seperangkat aturan atau norma yang telah
diwahyukan Allah SWT. kepada Nabi Muhammad SAW. sebagai
pembawa risalah, beliau berusaha menyampaikan ajaran Islam
kepada seluruh umat manusia tanpa dibatasi oleh ruang dan
waktu. Maka tidaklah berlebihan jika Al-Quran menempatkan
Nabi Muhammad SAW. dalam predikat Rahmat untuk seluruh
alam. Salah satu syari‘at Islam yang membicarakan tentang
hubungan antar manusia dalam usaha melestarikan umat manusia
adalah hukum pernikahan, yang di dalamnya berisi suatu
ketetapan atau hukum tentang ikatan antara pria atau wanita
untuk hidup berkeluarga, membina rumah tangga yang sakinah,
mawaddah, dan rahmah sesuai dengan tujuan perkawinan itu sendiri
yang telah disyari‘atkan dalam Islam.

Adapun perkawinan dalam pandangan Islam, dikategorikan
sebagai asas pokok hidup yang paling utama dalam pergaulan
antar manusia dan masyarakat yang sempurna. Namun pernikanan
itu bukan hanya merupakan suatu cara yang amat mulia untuk
mengatur kehidupan rumah tangga dan keturunan, tapi juga dapat
dipandang sebagai suatu jalan menuju pintu perkenalan antar

66>



Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari'at dan Tradisi...

suatu kaum dengan kaum lainnya." Allah telah menciptakan laki-
laki dan perempuan sehingga mereka dapat berinteraksi satu sama
lain, sehingga mencintai, menghasilkan keturunan serta hidup
dalam kedamaian sesuai dengan perintah Allah SWT. dan
petunjuk dari Rasulnya.”

Perkawinan adalah suatu cara yang ditetapkan Allah sebagai
jalan bagi manusia untuk berkembang biak demi kelestarian
hidupnya.’ Perkawinan menurut istilah ilmu figh dipakai
perkataan nikah dan perkataan “ziwaj”. Nikah menurut bahasa
mempunyai arti sebenarnya (haqiqah) dan arti kiasan (majaz). Arti
sebenarnya dari nikah adalah “Dham”, yang berarti menghimpit,
menindih atau berkumpul, sedang arti kiasannya “Watha” yang
berarti setubuh, atau “aqad” yang berarti mengadakan perjanjian
pernikahan.*

Perkawinan menurut Ahli Figih, mengartikan “nikah” menurut
arti kiasan, mereka berbeda pendapat tentang arti kiasan yang
mereka pakai. Imam Abu Hanifah, memakai arti setubuh, sedang
Imam Asy-Syafi’i, memakai arti mengadakan perjanjian perikatan.
Perkawinan menurut Kompilasi Hukum Islam, dalam pasal 2
berbunyi: perkawinan menurut Hukum Islam adalah pernikahan
yaitu acad yang sangat kuat atau mitsaaqan ghalizan untuk mentaati
perintah Allah dan melaksanakannya merupakan amal ibadah.”

Perkawinan menurut istilah adalah suatu agad yang sangat
kuat atau mitsaqan ghalizhan yang membolehkan seorang pria dan
wanita untuk bergaul (watha’) sebagai jalan untuk mentaati
perintah Allah dan melaksanakannya merupakan amal ibadah.
Kemudian nikah menurut syara’ ialah aqad, mengandung
kebolehan untuk bersetubuh dengan lafadz nikah atau tazwij atau
terjemahan dari kata tersebut. Jadi maksud dari pengertian
tersebut adalah apabila seorang laki-laki dan seorang perempuan

! Sulaiman Rasyid, Figh Islam, (Bandung : Sinar Baru Al-Gensindo, 1995),
Cet. ke-28 h. 23.

* Abdurrahman, Perkawinan dalam Syariat Islam, (Jakarta: PT. Rimeka Cipta,
1992), Cet. Ke-1, h.l

} Sayyid Sabiq, Figh As-Sunnah, Jilid 6, (Bandung: PT. Al-ma’arif, 1987), Cet.
ke-5,h. 9

* Kamal Mukhtar, Asas-asas Hukum Islam tetntang perkawinan, (Jakarta: Bulan
Bintang, 1974), cet, ke-3, h. 1

> Abdurrahman, Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, (Jakarta: Akapress, 1992),
cet. ke-1, h. 114.

GD



Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84

telah sepakat untuk membentuk suatu rumah tangga, maka
hendaklah keduanya melakukan aqad nikah lebih dulu.®

Dasar Hukum perkawinan adalah sesuai dengan firman Allah
SWT. yang berbunyi:

Foovid 7 s zaqa T 27 S 20 . ad ozf? IR AR 2 A (1
Yg&dlw&gujl_?j)‘pib_?‘m%w‘m%b;w@bimj

s AT e

Dan Allah menciptakan kamu dari tanah kemudian dari air mani, kemudian Dia
menjadikan kamu berpasangan (laki-laki dan perempuan). Dan tidak ada
seorang perempuanpun mengandung dan tidak (pula) melahirkan melainkan
dengan sepengetahuan-Nya. Dan sckali-kali tidak dipanjangkan umur seorang
yang berumur panjang dan tidak pula dikurangi umurnya, melainkan (sudah
ditetapkan) dalam Kitab (Lauh Mahfuzh). Sesungguhnya yang demikian itu bagi
Allah adalah mudah. (QS. Fathir : 11).

Tujuan dan fungsi perkawinan itu sendiri secara garis besar
dinyatakan oleh Allah SWT. untuk mendapatkan mawaddah dan

rahmah, serta ketenangan lahir dan batin di kalangan manusia,
sebagaimana firman Allah SWT, yang berbunyi:

2“’“@;&5*@\\}&&@;1’ i pﬁd_l}uum\;u@
. ujjs.a.u‘aj.ajhu}(;ua‘gu‘wg

Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan untukmu
isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan merasa tenteram
kepadanya, dan dijadikan-Nya diantaramu rasa kasih dan sayang.
Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda bagi
kaum yang berfikir. (9S. Ar-rum:21).

Masih banyak lagi ayat-ayat yang menganjurkan kepada kaum
muslimin untuk melakukan perkawinan, karena perkawinan
merupakan fitrah dari Allah SWT. yang diberikan kepada umat
manusia dan merupakan ibadah jika melaksanakannya.

Apabila kita melihat ke belakang tentang sejarah kondisi
masyarakat Arab jahiliyah pra Islam, bahwa status dan eksistensi

® Bakri A. Rahman dan Ahmad Sukardja, Hukum perkawinan menurut Islam dan
UU Hukum Perdata/BW, (Jakarta: Hidakarya, 1981), h. 11.

7 9S. Fathir:11

$9S. Ar-rum:21

6>



Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari'at dan Tradisi...

kaum wanita pada saat itu berada pada kondisi ketidakadilan,
mereka adalah kaum yang terpinggirkan yang tak layak menempati
posisi yang terhormat dalam kehidupan, bahkan wanita dianggap
sebagai aib bagi keluarganya. Aturan perkawinan yang berlaku
pada saat itu, istri bukanlah sebagai subyek nikah tapi sebagai
obyek nikah yang bisa digilir dan dicampakkan setelah merasa
bosan, dan diwariskan kepada anaknya jika bapaknya telah
meninggal, karena itu istri tidak berhak atas harta pemberian
suami atau mahar, tapi walilah yang berhak untuk
memanfaatkannya. Praktek perkawinan seperti inilah yang
ditentang dan tidak diperbolehkan oleh syariat Islam.

Konsep Mahar dalam Islam

Mahar merupakan simbol untuk menghormati dan
membahagiakan pihak istri. Maka dari itu, menjadi suatu
keharusan bagi pihak suami untuk memberikan mahar kepada
istrinya tanpa dapat ditolak lagi. Hal ini bukan berarti bahwa
wanita tak ubahnya seperti barang dagangan yang diperjual
belikan, melainkan sebaliknya memperlakukan wanita sebagai
makhluk yang memiliki fitrah. Dengan memberikan mahar
kepadanya, suami berarti telah siap mengemban tanggung jawab
dan melaksanakan rumah tangganya. Berdasarkan kondisi
demikian maka mahar sengaja disyari‘atkan Islam agar wanita
merasakan bahwa dia punya harga diri sama dengan pria.’

Ketetapan mahar dalam ajaran Islam didasarkan atas landasan
hukum Al-Quran dan hadis Nabi yang menetapkan hukum dari
masalah tersebut. Seperti ditegaskan dalam firman Allah SWT.:
ia 5,0 L 8 ofpd o2 780 b off ks Gilie ST [5ies

P

Dan berikanlah mahar kepada wanita yang kamu nikahi sebagai pemberian
dengan penuh kerelaan. (9S. An-Nisa: 4).

Muhammad Rasyid Ridha dalam Tafsir Al-Manar mengatakan,
Allah SWT. menyebut mahar dalam Al-Qu'ran dengan sebutan An-

? Nasaruddin Baidan, Tafsir bi Al-Ra’yi, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999),
Cet.ke-1, h.78.
' 9S. An-Nisa:4.

69D



Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84

Nihlah yang berarti pemberian yang ikhlas." Di dalam kamus Al
Muhith juga disebutkan bahwa arti dari An-Nihlah adalah Al-Athiyyah
yaitu pemberian, karena itu mahar yang berasal dari pihak laki-laki
adalah ]?emberian sukarela bukan sebagai pengganti dari kemaluan
wanita.” Pemberian tersebut merupakan bukti rasa cinta dan
ikatan kekerabatan serta kasih sayang, karena pemberian yang
dimaksud dalam ayat di atas adalah pemberian yang tidak disertai
dengan harapan menerima imbalan apapun. Dalam kondisi
masyarakat sekarang ini, banyak terjadi kegagalan dalam
perkawinan yang disebabkan karena penentuan mahar yang terlalu
tinggi. Rencana perkawinan gagal hanya karena orang tua atau
wali dari seorang wanita menentukan mahar yang terlalu tinggi
yang tidak bisa dipenuhi oleh seorang pria. Padahal Nabi
Muhammad SAW. menyatakan bahwa, sebaik-baik mahar adalah
yang ringan dan tidak memberatkan kaum pria."

Ditinjau secara logika, jika perkawinan diperbolehkan tanpa
membayar mahar dari pihak laki-laki kepada pihak wanita, maka
tidak mustahil akan menyebabkan banyaknya terjadi pelecehan
terhadap kehormatan kaum wanita. Hal ini jelas bertentangan
dengan Syari‘at Islam yang selalu menjunjung tinggi martabat dan
kehormatan kaum wanita. Dengan adanya mahar dalam
perkawinan, seorang suami hendaknya mempertahankan
kehidupan rumah tangganya, dan diharapkan pula mahar itu
sebagai pengikat perkawinannya agar tidak mudah retak hanya
karena sebab yang tidak berarti.

Kata lain yang dipergunakan untuk mahar dalam Al-Quran
adalah Ajr berarti penghargaan serta hadiah yang diberikan kepada
pengantin putri. Sesungguhnya Ajr itu adalah sesuatu yang
diberikan dan tidak dapat hilang, sedangkan kata shadaqah juga
dipergunakan dalam Al-Quran untuk menekankan pemberian
atau nafkah dalam kehidupan keluarga, kata lain dipergunakan
dalam Al-Quran adalah kata Faridhah yang secara harfiah adalah

" Al-Imam Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir Al-Manar, (Beirut: Dar Al-
Marrifah), juz ke-4, h. 342.

' Abdurrrahman Al-Baghdadi, Emansipasi adakah dalam Islam, (Jakarta : Gema
Insani Press), cet. ke-7, h.79.

B Muhammad Albar, Wanita Karir dalam Pertimbangan Islam, terjemahan,
(Jakarta : Pustaka Azzam, 1998), cet, ke-1, h. 38.

G0



Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari'at dan Tradisi...

nafkah yang diwajibkan atau suatu bagian yang telah ditekankan."*
Para ahli figh berpendapat, perkataan mahar selain diistilahkan
dengan Shadaqah, nihlah dan faridhah, dalam bahasa Indonesia dipakai
istilah mas kawin."

Istilah mahar juga disebut dengan kata shadagat yang artinya,
pemberian tulus yang menggambarkan kecintaan suami kepada
istri dengan sebenarnya dan kata nihlah yang berarti suatu
pemberian tanpa mengharapkan balasan.'® Kata mahar dalam Al-
Qur’an tidak digunakan, akan tetapi digunakan kata shaduqah, yaitu
dalam surah An-Nisa ayat 4 : berikanlah mahar kepada wanita yang
kamu nikahi sebagai pemberian dengan penuh kerelaan."”

Pada masa jahiliyah, antara mahar dan shadaq dibedakan
pengertiannya, perbedaan itu terjadi pada waktu penyerahan dan
implikasinya. Shadaq merupakan pemberian calon suami kepada
calon istri untuk datang pertama kali meminangnya, dan
berakibat istri tetap tinggal di rumah orang tuanya, dan tidak ikut
dengan suaminya. Sedangkan mahar merupakan pemberian karena
dorongan keinginan untuk mengikat tali perkawinan, yang
kemudian berakibat istri berpisah dengan orang tuanya, karena
dibawa oleh suami.

Namun ketika Islam datang kedua kata itu mempunyai arti
yang sama, ialah pemberian calon suami kepada calon istri, sebagai
simbol cinta kasih di antara keduanya, demikian pula calon istri
dengan menerima maskawin itu, berarti telah menyatakan
persetujuan untuk mendampingi suaminya dan hidup bersama.'®
Kemudian pengertian mahar secara istilah ialah suatu pemberian
yang diwajibkan bagi calon suami kepada calon istrinya, baik
dalam bentuk benda maupun jasa (memerdekakan, mengajar dan
sebagainya)."”

" Abdurrahman, Perkawinan dalam Islam, (Jakarta: PT. Rimeka Cipta, 1992),
cet. ke-1, h. 64.

1 Kamal Mukhtar, Asas-asas, h. 80.

' Peunoh Daly, Hukum perkawinan Islam, ( Jakarta: Bulan Bintang, 1988), h.
220.

7 Kamal Mukhtar, Asas-asas, h. 80.

18 Kamal Mukhtar, Asas-asas, h. 80.

1 M. Abdul Mujieb, Mabrur Thalhah, Syafiah AM, Kamus Istilah Figh,
(Jakarta: Pustaka Firdaus, 1995), cet, ke-2, h. 184.

/7_1\
NS



Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84

Dari pengertian mahar di atas, dapat disimpulkan bahwa
mahar itu merupakan suatu pemberian yang diwajibkan kepada
calon suami untuk diberikan kepada calon istri sebagai simbol
kesediaan suami untuk membawa istrinya dalam kehidupan yang
menjadi tanggung jawabnya yang penuh dengan pengorbanan,
pemberian itu baik berbentuk uang, benda maupun jasa, yang
mana mahar itu harus memiliki nilai dan manfaat yang berguna.

Dasar Hukum Mahar

Jika melangsungkan perkawinan, suami diwajibkan memberi
sesuatu kepada istri, baik berupa uang atau barang, pemberian
inilah yang disebut mahar. Pemberian mahar ini wajib atas laki-
laki tapi tidak menjadi rukun nikah, dan apabila tidak disebutkan
pada waktu aqad, pernikahan itu sah. Dasar hukum mahar secara
otentik dan jelas diungkapkan dalam beberapa nash Al-Qur’an dan
Hadis Nabi. Di antara nash yang berkaitan dengan dasar hukum
mahar adalah sebagai berikut:

1. Surah An-Nisa ayat 4, yang berbunyi :

Berikanlah mahar kepada wanita yang kamu nikahi sebagai pemberian dengan
penuh kerelaan. (9S. An-Nisa : 4).

Istilah Nihlah dalam ayat di atas adalah pemberian dan kerelaan
hati tanpa mencari pengganti. Karena menurut Islam, mahar
bukanlah harga atau ganti rugi dari sesuatu yang dimiliki laki-laki
pada perempuan, melainkan sebagai bukti rasa cinta dan
penghormatan. Oleh sebab itu, mahar diwajibkan atas laki-laki
tanpa pilihan lain berupa tawar-menawar seperti yang lazim
berlaku dalam jual-beli. Dengan adanya mahar, Islam telah
mengangkat derajat kaum wanita karena mahar itu diberikan
sebagai suatu tanda penghormatan kepadanya. Bahkan andaikata
perkawinan itu berakhir dengan perceraian, mahar itu tetap
merupakan hak milik istri dan suami tidak berhak mengambil
kembali, kecuali dalam kasus khulu’ dimana perceraian itu terjadi
karena permintaan istri, maka dia harus mengembalikan mahar
yang telah dibayarkan kepadanya.

2 Abdurrahman, Perkawinan dalam, h. 63-64.

@



Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari'at dan Tradisi...

2. Surah An-Nisa ayat 24, yang berbunyi:
ﬁﬁ Il plile ol Cis BT 380 G ) (Ll G E00aT

A

Lﬁw|MWﬁM yb\}”/u\pﬁ.};bj

4.44.9.9.”@&&44@4 L’oﬁp&.‘.ﬁc\.&ﬁ{g@.’)ﬁ U.A)yi Z;Ayl&

s e o8 allT §)

Dan (diharamkan juga kamu mengawini) wanita yang bersuami, kecuali budak-
budak yang kamu miliki (Allah telah menetapkan hukum itu) sebagai ketetapan-
Nya atas kamu. Dan dihalalkan bagi kamu selain yang demikian (yaitu) mencari
isteri-isteri dengan hartamu untuk dikawini bukan untuk berzina. Maka isteri-
isteri yang telah kamu nikmati (campuri) di antara mereka, berikanlah kepada
mereka maharnya (dengan sempurna), sebagai suatu kewajiban; dan tiadalah
mengapa bagi kamu terhadap sesuatu yang kamu telah saling merelakannya,
sesudah menentukan mahar itu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi
Maha Bijaksana. (9s. An-Nisa : 24).

Mahar biasanya diberikan kepada istri pada waktu aqad nikah,
sebagai lambang bahwa suami dengan sukarela mengorbankan
hartanya, dan mahar itu menjadi milik istri sepenuhnya, sedangkan
suami tidak berhak menggunakannya, kecuali istri meridhainya.
Sesuai dengan firman Allah: Maka makanlah (ambillah) pemberian itu
(sebagai makanan) yang sedap lagi baik akibatnya. (9S. An-Nisa: 4).

Diwajibkannya membayar mahar atas suami berakibat kepada
kedudukan suami sebagai kepala keluarga. Dia mempunyai
kewajiban yang amat berat dan bertanggung jawab untuk
membiayai kehidupan keluarganya. Hal ini ditegaskan dalam
Undang-Undang Perkawinan pada pasal 31 ayat 1: "suami adalah
kepala rumah tangga dan istri adalah sebagai ibu rumah tangga™>

Di samping ayat-ayat Al-Qur’an, adapula beberapa Hadis yang
dijadikan dasar hukum mahar, diantaranya yaitu:

1. Hadis yang diriwayatkan oleh Bukhari, yang berbunyi:

Dari Sahl Ibn Sa’di, bahwasanya ada seorang wanita datang kepada Rasul, lalu
berkata: wahai Rasulullah, saya datang untuk memberikan diriku kepadamu,
kemudian rasul melihat wanita itu sekujur badannya, lalu beliau menundukkan
kepalanya. setelah wanita itu menyadari bahwasanya beliau tidak berhajat
kepadanya, maka wanita itu duduk. Kemudian ada seorang diantara sahabat

' 9s. An-Nisa : 24
2 Asro Sastroatmojo dan Wasit Aulawi, Hukum Pernikahan di Indonesia,
(Jakarta: Bulan Bintang, 1974), cet, ke-1, h. 93.

3



Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84

beliau yang berdiri dan berkata: wahai Rasulullah, jika engkau tidak hajat
kepadanya maka kawinkanlah ia dengan saya, beliau lalu bertanya apakah
kamu mempunyai sesuatu untuk mahar, ia menjawab: tidak demi Allah wahai
Rasulullah, beliau bersabda: pergilah ke keluargamu lalu carilah barangkali
mendapatkan sesuatu, maka ia pergi kemudian kembali lagi, dan berkata: tidak
ada, demi Allah wahai Rasulullah, saya tidak mendapatkan sesuatu, beliau
bersabda: carilah meskipun hanya sebuah cincin dari besi.(HR. Bukhari).”’

2. Hadis yang diriwayatkan oleh Ibnu Abbas, yang berbunyi:

Dari Ibnu Abbas ra. beliau berkata: tatkala Ali mengawini Fatimah ra., maka
Rasul bersabda kepadanya: berilah Fatimah itu sesuatu. Ali menjawab: saya
tidak mempunyai sesuatu, beliau bertanya: mana baju besi Hutamiyahmu?” (HR.
Abu Daud dan Nasa’i dinilai shahih oleh Al-Hakim).**

Selain hadis di atas, masih banyak riwayat yang menceritakan
kisah para sahabat yang tidak memiliki harta untuk membayar
mahar. Rasulullah menyuruh kepada sahabatnya supaya
semaksimal mungkin untuk mencari harta dalam bentuk apapun,
agar bisa membayar mahar, walau hanya sebuah cincin dari besi.
Karena itulah, Islam menyerahkan masalah jumlah mahar itu
berdasarkan kemampuan masing-masing orang atau keadaan dan
tradisi keluarganya, segala nash yang memberikan keterangan
tentang mahar tidaklah dimaksudkan kecuali untuk menunjukkan
pentingnya nilai mahar tersebut, tanpa melihat besar kecilnya
jumlah, jadi boleh saja memberi mahar misalnya dengan cincin
besi, segantang kurma atau mengajarkan ayat Al-Quran dan
sebagainya, asal saja sudah saling disepakati oleh kedua belah
pihak yang melakukan agad.”

Oleh karena itu, Rasul menganjurkan kepada kaum wanita
untuk mempermudah maharnya, karena dengan meringankan
mahar itu hukumnya adalah sunnah.” Dengan demikian tampak
jelas bahwa Islam telah menetapkan pembayaran mahar itu wajib
hukumnya bagi suami dalam melaksanakan perkawinan.
Sebagaimana telah ditegaskan dalam ketetapan hukum Al-Quran
dan Hadis Nabi seperti di atas. Adapun tujuan mahar secara global
adalah untuk menghormati dan menghargai wanita dan mahar

3 Muhammad Ibn Ismail As San’ani, Subul As-Salam, (Beirut: Dar Al Fikr),
Juz-3, h. 221

2 Muhammad Ibn Ismail As San’ani, Subul As-Salam, h. 285.

* Sayyid Sabiq, FighSunnah, h. 54.

2 Muhammad Albar, Wanita Karir, h. 40.

@D



Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari'at dan Tradisi...

merupakan kewajiban calon suami kepada calon istrinya. Jika
perkawinan itu diperbolehkan tanpa membayar mahar dari pihak
laki-laki, maka secara logika tidak mustahil akan menyebabkan
terjadinya pelecehan terhadap pihak wanita, dimana kaum pria
akan begitu saja meninggalkan istrinya dan mencari wanita lain.
Maka dengan adanya mahar, seorang suami atau istri akan
menjalani kehidupan rumah tangganya dengan penuh rasa cinta
kasih dan bertanggung jawab atas keutuhan keluarganya.

Mahar Dalam Perspektif

Perspektif Historis

Pada zaman prasejarah, manusia hidup secara buas, hidup
dalam kelompok-kelompok suku, dan bahwa karena suatu sebab
yang tidak diketahui, perkawinan di kalangan orang yang
sechubungan dianggap tabu. Orang muda dari suatu kelompok
suku, apabila hendak kawin, haruslah memilih pasangan dari suku
lain. Untuk tujuan itu, pemuda itu harus mengadakan pendekatan
kepada suku lain tersebut supaya dapat memilih jodoh. Pada saat
itu, kaum pria tidak menyadari peranan yang dimainkanya dalam
hubungan dengan kelahiran anak, ia tidak mengetahui bahwa
hubungan seksualnya dengan wanita dapat menyebabkan lahirnya
anak. la menganggap anak sebagai istri saja dan bukan anaknya.
Garis keturunan ditentukan dengan merujuk kepada ibu, tanpa
rujukan ke ayah. Tak lama kemudian, kaum pria mulai mengetahui
perannya dalam kelahiran anak dan mengidentifikasi dirinya
sebagai orang yang sesungguhnya kepada siapa anaknya mesti
dinisbatkan, sejak itu laki-laki membawa wanita dalam
kekuasaannya.

Pada periode pertama, pria hidup sebagai parasit dan sebagai
pelayan wanita, pada periode berikutnya ketika kekuasaan jatuh
ke tangan pria, pria melarikan wanita dari sukunya, dan pada
periode ketiga, untuk dapat memperoleh gadis pilihannya, pria
pergi bekerja pada ayah si gadis selama beberapa tahun, pada
periode keempat, pria membayarkan sejumlah uang sebagai hadiah
kepada ayah si wanita, dan dari sinilah bermulanya “mas kawin”.*

Pada zaman Arab jahiliyah sebelum Islam datang, kaum wanita
menurut statusnya yang benar, mereka itu termasuk orang-orang

7 Mutadha Muthahari, Hak-Hak Wanita dalam Islam, (Jakarta: Lentera
Basritama, 1995), cet, ke-3. h.121-123

G



Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84

yang merdeka tapi pada kenyataannya mereka itu seperti budak
sahaya, yaitu seperti orang-orang vyang kehilangan status
kemerdekaannya, karena bisa diperjualbelikan oleh kaum pria. Dan
telah menjadi tradisi jahiliyah, bilamana mereka dikaruniai anak
perempuan mereka membunuh anaknya itu dengan cara yang
kejam sekali di luar sifat-sifat kemanusiaan, yaitu dengan cara
mengubur anak-anak mereka yang masih hidup (dikubur hidup-
hidup), mereka berbuat demikian karena menganggap bahwa anak
perempuan tidak dapat dibanggakan dalam pertempuran-
pertempuran dan perkelahian antara suku-suku, mereka merasa
malu dan hina jika mempunyai anak perempuan.

Pada zaman itu juga perempuan tidak diberi hak pilih guna
menentukan calon suaminya sendiri, mereka tidak diajak
musyawarah siapakah laki-laki yang mereka pandang pantas guna
dijadikan pasangannya, suka atau tidak, mereka harus
menerimanya.” Kemudian mengenai mahar juga, para ayah dan ibu
dari anak-anak gadis menganggap mahar sebagai hak mereka,
sebagai imbalan atas susah payah mereka dalam membesarkan dan
merawat anaknya. Dalam kitab Al-Kasysyaf dan kitab-kitab tafsir
lainnya disebutkan bahwa apabila seorang bayi wanita lahir maka
orang yang mengucapkan selamat kepada si bayi itu bisa
mengatakan: “Hanni’an laka’an nafijah”, artinya: “selamat semoga ia
menjadi sumber kekayaan bagimu”. ini merupakan suatu alusi atas
kenyataan bahwa ayah si gadis akan mengawinkan dia kelak dan
akan menerima mas kawin (mahar).”

Kemudian yang lebih buruk lagi nasib kaum wanita pada
zaman jahiliyah atau sesudah kelahiran Islam yang masih ada sisa
jahiliyah, bila ada salah seorang wanita yang suaminya meninggal
dunia, maka wanita itu menjadi warisan keluarga laki-laki dari
suami yang meninggal, yaitu anak laki-laki atau saudara laki-laki
yang mewarisinya bisa berbuat sekehendak hatinya sendiri,
apakah akan mengawininya atau akan ditelantarkan dengan
maksud agar dia suka memberikan tebusan akan dirinya dengan
menggunakan harta hasil dari warisannya yang meninggal.*®

% Achmad Masruch Nasucha, Kaum Wanita dan Pembelaan Islam, (Semarang:
CV. Toha Putra, 1993), h. 7-15.

* Muthadha Muthahari, Hak-Hak Wanita, h. 130

30 Achmad Masruch Nasucha, Kaum Wanita, h. 15.

6>



Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari'at dan Tradisi...

Kemudian Islam datang, kaum wanita hidup dalam alam baru,
dimana mereka mendapat pelukan oleh Islam, mereka memperoleh
santunan Islam, mulut mereka dapat berbicara setelah
terbungkam, tangan mereka telah tebuka luas setelah terbelenggu,
hak milik mereka menjadi terpelihara dengan baik setelah
mengalami gangguan, hak waris mereka terjamin setelah terhalang,
mercka mempunyai hak pilih untuk menentukan calon
pasangannya dalam kehidupan rumah tangga setelah mengalami
perkawinan paksaan, mereka benar-benar hidup sebagai manusia
dengan pengertian dijaminnya hak asasi sebagai manusia oleh
Tuhan, dan hak mahar yang dulu diambil dan dipergunakan oleh
orang tuanya telah menjadi hak mutlak baginya dan bebas untuk
dipergunakan sekehendak hatinya, dan suaminyapun dilarang
untuk mengambil tanpa seizin (ridha) darinya.

Al-Quran menghapus adat kebiasaan jahiliyah mengenai
mahar dan memulihkannya kepada kedudukannya yang asasi dan
alami, sebagai penghormatan kepada kaum wanita dan merupakan
pemberian calon suami kepada calon istri, sebagai simbol cinta dan
kasih sayang di antara mereka, untuk mempertinggi harkat dan
martabatnya sebagai makhluk ciptaan tuhan, bukan sebagai harga
untuk membeli kaum wanita dari orang tuanya. Mereka (kaum
wanita) diangkat oleh Islam ke tempat yang wajar sebagai manusia
setelah kehidupan mereka dalam lembah kehinaan akibat ulah
orang-orang jahiliyah, kehidupan mereka menjadi tenang, aman,
dan tentram karena memperoleh perlindungan hukum dari Islam.

Perspektif Yuridis

Jika merujuk pada Kompilasi Hukum Islam yang merupakan
salah satu sumber rujukan bagi umat Islam khususnya di Indonesia
dalam rangka memecahkan berbagai macam masalah yang
berhubungan dengan hukum Islam. Dalam Kompilasi Hukum
Islam mencakup beberapa hukum, yaitu hukum perkawinan,
hukum perwakafan dan hukum kewarisan.

Dalam kajian ini hanya membahas tentang hukum perkawinan,
dan lebih dikhususkan lagi dalam masalah mahar. Tentang
kewajiban mahar dan hal-hal yang berkaitan dengannya diatur
dalam beberapa pasal dalam KHI, pasal-pasal tersebut sebagai
berikut:

Dalam pasal 1 huruf d, menyatakan bahwa mahar adalah
pemberian calon mempelai pria kepada calon mempelai wanita,

G



Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84

baik berbentuk uang, barang atau jasa yang tidak bertentangan
dengan hukum yang ditentukan Islam. Kemudian dalam pasal 30
dirumuskan bahwa calon mempelai pria wajib membayar mahar
kepada calon mempelai wanita yang jumlah, bentuk dan jenisnya
disepakati oleh kedua belah pihak. Serta penentuan besarnya
mahar didasarkan atas kesederhanaan dan kemudahan yang
dianjurkan oleh ajaran Islam (pasal 31 KHI).”!

Tidak ada ketentuan hukum yang disepakati ulama tentang
batas maksimal pemberian mahar, demikian juga batas
minimalnya. yang jelas, meskipun sedikit, mahar wajib ditunaikan.
Karena itu cukup tepat apa yang dirumuskan dalam pasal 31 KHI
yang lebih menekankan segi-segi kesederhanaan dan kemudahan.
Ini menunjukkan pula bahwa perkawinan dalam Islam, tidaklah
sebagai kontrak “jual beli” tapi lebih mementingkan aspek ibadah,
maka disebut sebagai perjanjian kokoh. Kemudian dalam pasal 32
KHI, berbunyi: mahar diberi langsung kepada calon mempelai
wanita, dan sejak itu menjadi hak pribadinya. Penyerahan mahar
dilakukan dengan tunai, namun apabila calon mempelai wanita
menyetujui, penyerahan mahar boleh ditangguhkan baik untuk
seluruhnya atau untuk sebagian, hal ini sesuai dengan pasal 33
KHI.

Undang-undang perkawinan tidak mengatur tentang mahar.
Hal ini karena mahar bukan merupakan rukun dalam perkawinan.
Oleh karena sifat mahar bukan rukun dalam perkawinan, maka
kelalaian menyebut jenis dan jumlah mahar pada waktu aqad
nikah, tidak menyebabkan batalnya perkawinan, begitu pula
halnya dalam keadaan mahar masih terutang, tidak mengurangi
sahnya perkawinan ( pasal 34 ayat 2 KHI ).

Pembayaran mahar yang ditangguhkan tersebut tergantung
pada persetujuan istri, apabila mempelai laki-laki belum
menyerahkan mahar, mempelai wanita mempunyai hak untuk
menolak berhubungan suami istri, sampai maharnya dipenuhi.
Demikian juga apabila terjadi perceraian sebelum dukhul (Jima),
suami wajib membayar setengah mahar yang telah ditentukan
dalam aqad nikah (pasal 35 ayat 1 KHI), hal ini sejalan dengan
firman Allah SWT, yang berbunyi:

3! Abdurrahman, Kompilasi Hukum, h. 120
32 Ahmad Rofiq, Hukum Islam, h. 1.

8>



Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari'at dan Tradisi...

b Calasd diand G filasd 085 Shgliad of JiB (e Ghsdidlh of3

L8 15885 o5 PG 8032 oy T 15530 31 Gk of V) diagd
Bu f’.’,si,/fg"ﬁ P PRTERES S TP :/\EfZ’
S el Oslaas Ly dIT O] @858 (adll g ads ¥y (sgaxl]

Jika kamu menceraikan isteri-isterimu sebelum kamu bercampur dengan mereka,
padahal sesungguhnya kamu sudah menentukan maharnya, maka bayarlah
seperdua dari mahar yang telah kamu tentukan itu, kecuali jika isteri-isterimu
itu mema'afkan atau dima'afkan oleh orang yang memegang ikatan nikah, dan
pema'afan kamu itu lebih dekat kepada takwa. (9S. Al-Baqarah: 237).

Jika perceraian terjadi sebelum dukhul, tapi suami belum
menentukan maharnya, maka suami wajib membayar mahar mitsil
(pasal 35 ayat 3 KHI). Kemudian dalam pasal 36 mengatakan
bahwa apabila mahar hilang sebelum diserahkan, mahar itu dapat
dengan barang lain yang sama bentuknya dan jenisnya atau dengan
barang lain yang sama nilainya atau dengan uang yang senilai
dengan harga barang mahar yang hilang. Dan dilanjutkan dengan
pasal 37 yang berbunyi bahwa apabila terjadi selisih mengenai jenis
dan nilai mahar yang ditetapkan, penyelesaiannya diajukan ke
Pengadilan Agama. Hal ini sesuai dengan pasal 38, yang berbunyi:

1. Apabila mahar yang diserahkan mengandung cacat atau
kurang, tetapi calon mempelai wanita tetap bersedia
menerimanya tanpa syarat, penyerahan mahar dianggap
lunas.

2. Apabila istri menolak untuk menerima mahar karena cacat,
suami harus menggantinya dengan mahar lain yang tidak
cacat, selama penggantiannya belum diserahkan, mahar
dianggap masih belum dibayar.**

Demikianlah pembahasan tentang mahar dalam tinjauan
yuridis, yang mana mahar itu diatur dalam beberapa pasal dalam
Kompilasi Hukum Islam yang telah disebutkan secara terperinci,
sechingga permasalahan yang timbul akan terjawab dengan
merujuk pada pasal-pasal dalam KHI tersebut.

Perspektif Filosofis
Islam adalah agama yang berpegang teguh pada keadilan dan
persamaan, bukan  agama yang membeda-bedakan manusia

¥ 9S. Al-Baqarah: 237
* Abdurrahman, Kompilasi Hukum, h. 121

G



Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84

berdasarkan pilih kasih. Hukum-hukumnya pun bersifat umum,
yaitu bukan hanya berlaku bagi segolongan dan tidak berlaku bagi
golongan yang lain. Peribadatannya berkisar pada soal
pembersihan dan penyucian jiwa agar manusia menghiasi
hidupnya dengan keutamaan. Hukum muamalatnya (pergaulan
sesama manusia) bertujuan mencegah  keburukan dan
menciptakan kemanfaatan. Hukum-hukum Syariatnya tidak
mengistimewakan satu golongan atas golongan yang lain. Di
hadapan syariat Islam, semua kaum muslimin berkedudukan sama,
baik laki-laki maupun perempuan.

Allah  SWT. mensyariatkan perkawinan kepada manusia
karena tidak ingin menjadikan manusia seperti binatang yang
hidup bebas mengikuti nalurinya dan berhubungan antara jantan
dan betinanya secara anarki, dan tidak ada satu aturan, tapi demi
menjaga kehormatan dan martabat kemuliaan manusia selaku
khalifah Allah di muka bumi, maka diadakan hukum yang sesuai
dengan martabatnya, sehingga hubungan antara laki-laki dan
perempuan diatur secara terhormat dan berdasarkan saling ridha-
meridhai, dan upacara ijab gabul sebagai lambang dari rasa ridha.

Satu hal yang erat hubungannya dengan perkawinan adalah
mahar. Mahar merupakan pemberian wajib dari laki-laki kepada
perempuan sebagai akibat dari adanya ijab gabul antara kedua
pihak. Mahar tidak boleh hanya disebutkan lewat kata-kata secara
dusta dan tidak ada kenyataannya. Laki-laki harus menyerahkan
mahar itu kepada istri dengan suka rela dari hatinya.

Wanita juga harus menerima mahar itu dengan senang hati
sebagai penghormatan terhadap martabatnya, tidak untuk
membelinya dengan sejumlah uang. Jika demikian, maka wanita
(calon istri) mempunyai hak penuh dalam menentukan berapa
besar mahar yang diinginkannya. Mengingat mahar adalah hak
prerogatif wanita, maka kewajibannya tergantung kepada wanita,
artinya jika wanita mau saja dikawini oleh pria tanpa mahar, tidak
ada yang mencegahnya. Sebaliknya, jika ia bertahan tak kawin
tanpa mahar, juga tak ada yang memaksanya, itulah yang dimaksud
bahwa mahar adalah hak penuh wanita, tak seorangpun dapat
mengganggu dan mencampurinya.”

Secara Syariat, mahar harus berupa harta benda yang harus
diberikan laki-laki kepada wanita karena adanya aqad pernikahan

% Nasharudin Baidan, Tafsir bi Al-rayi, h. 80.

T
(80



Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari'at dan Tradisi...

dengannya. Andaikata laki-laki diperbolehkan menikahi tanpa
mahar, tentu ini merupakan tindakan pelecehan terhadap wanita
dan kedudukannya, lalu seorang laki-laki akan melihatnya dengan
pandangan menghina dan meremehkan, sebab dia tidak merasa
kehilangan apa-apa untuk menikahinya, dia merasa berkuasa
untuk melakukan perceraian. Maka diwajibkannya mahar bisa
menumbuhkan perasaan bagi laki-laki bahwa istri tidak seenaknya
saja dia dapatkan, kecuali setelah mengeluarkan harta, dan setelah
istri didapatkan, diapun tidak bisa berbuat semaunya.”®

Pengarang Al Bada’i Fi manafiil Mahr, berkata: zat yang
mewajibkan pernikahan tidak mensyariatkan hanya terbatas pada
pernikahan itu sendiri, tapi di sana sebagai tujuan yang lain.
Pernikahan tidak dapat diperoleh kecuali dengan niat untuk terus
mempertahankannya. Ketetapan untuk menikah tidak akan
berlanjut kecuali dengan kewajiban mahar pada saat aqad, karena
banyak sebab yang bisa mendorong suami untuk menceraikan
istrinya. Andaikata tidak diwajibkan mahar pada saat aqad nikah,
tentu suami tidak merasa peduli terhadap hilangnya hak miliknya
hanya karena sebab yang remeh di antara keduanya. Tujuan dan
kemaslahatan perkawinan tidak bisa diperoleh hanya keserasian
semata dan keserasian tidak akan didapatkan kecuali dengan
mengeluarkan harta suami sampai ke jenjang perkawinan, sebab
suatu tujuan yang diperoleh dengan cara yang gampang, tentu ia
akan tampak remeh. Selagi wanita mudah didapat oleh suami,
maka ketakutan akan selalu menghantui sang wanita dan tujuan
perkawinan pun tidak tercapai.’”

Islam mewajibkan mahar atas suami dan tidak mewajibkan
atas istri, karena mempertimbangkan tabiat penciptaan masing-
masing antara keduanya dan fitrahnya yang lurus, yang sesuai
dengan hukum alam serta risalah keduanya dalam kehidupan.
Karena laki-laki diberi kekuatam fisik, kemampuan menggali mata
pencaharian, kesempurnaan akal, kecakapan mengetahui celah-
celah kehidupan dan bertindak secara cepat, maka Allah
membebankan kewajiban mencari mata pencaharian, memberi
nafkah dan membayar mahar merupakan bagian dari pemberian

nafkah, maka sudah tepat kalau laki-laki dibebani mahar.

* Muhammad Bin Abdullah Sulaiman Arafah, Hak dan Peran Aktif Wanita
Muslimah, ( Solo: Hazanah Ilmu, 1994), cet. ke-1, h. 76.
% Muhammad Bin Abdullah Sulaiman Arafah, Hak dan Peran, h. 76-77

<ID
N2



Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84

Sedangkan wanita, karena kelemahannya dalam medan
penghimpunan, kekuatan fisiknya dan lain-lainnya dari
kekhususan kaum laki-laki, dan karena Allah telah memberinya
kehalusan, kesabaran, perasaan yang sensitif dan halus, maka Allah
memberinya beban agar menjadi penyebab ketentraman bagi suami
dan anak-anaknya serta bertugas mengurusi rumah tangga. Adanya
keharusan bagi laki-laki memberi mahar, juga merupakan
perlindungan  bagi wanita, agar tidak mempertaruhkan
kehormatannya sekedar untuk mendapatkan harta benda, atau dia
mau menikah karena lebih mementingkan mahar tersebut, seakan-
akan mahar itulah yang dicari.

Mahar yang diberikan pada saat aqad nikah, menjadi hak istri
secara murni dan menjadi miliknya seperti yang ditetapkan oleh
[slam, tak seorang pun dari para walinya bersekutu dalam masalah
mahar, apalagi menguasai dan mempergunakannya, dia berhak
menjual, menghibahkan, menshadagahkan maupun
meminjamkannya.”™ Apabila istri meninggal sebelum mendapatkan
hak maharnya atau sebagian di antaranya, maka itu merupakan
barang peninggalan yang harus dipenuhi oleh suaminya, dan
apabila suami meninggal sebelum dia memenuhi maharnya maka
mahar itu termasuk hutangnya

Catatan akhir

Diperkenalkannya mahar dalam Islam adalah suatu rencana
yang sangat bijaksana yang digunakan dalam konteks penciptaan
alam untuk menjaga keseimbangan dalam hubungan suami istri
dan untuk memelihara persatuan di antara mereka. Mahar
merupakan suatu pengikat hubungan antara suami istri agar
supaya suami tidak bisa begitu saja melepaskan ikatannya dengan
istri tanpa ada suatu sebab yang signifikan yang menjadikan suami
istri itu berpisah.

Dengan diberikannya mahar terhadap istri menjadi suatu
tanda bahwa seorang suami telah menyatakan bahwa dia mampu
utnuk menghidupi dan mampu untuk menjalankan suatu bahtera
kehidupan yang begitu berat dan banyak cobaan yang akan dia
hadapi, dan seorang istri dengan menerima pemberian mahar dari
suaminya menjadi suatu pertanda bahwa istri telah rela
kehidupannya diatur dan dipimpin oleh suaminya, dan dia harus

% Muhammad Bin Abdullah Sulaiman Arafah, Hak dan Peran, h. 78.

3
(82)



Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari'at dan Tradisi...

taat dan patuh terhadap apa yang telah diperintahkan oleh suami
kecuali bertentangan dengan perintah Ilahi.

Adapun bentuk mahar, syari’at Islam tidak menentukannya,
karena mahar boleh berupa apa saja yang dapat diambil
manfaatnya dan mempunyai nilai di mata istrinya. Mahar boleh
berupa sebuah cincin dari besi seperti yang dialami oleh sahabat
Nabi yang telah membayar mahar hanya dengan sebuah cincin dari
besi, dikarenakan ketidakmampuannya, maka Rasulullah
membolehkannya mengawini wanita tersebut, karena dilihat dari
segi keikhlasan dan segi ibadahnya, maka mahar tetap dibayar
walau dengan apapun asalkan mempunyai manfaat dan nilai,
bahkan mahar boleh dibayar dengan jasa atau tenaga, seperti
mengajarkan ayat-ayat Al-Quran yang benar-benar sudah dia
kuasai. Tapi, yang paling penting dari itu semua, apakah dia mau
dikawini dengan mahar yang nilainya kecil atau tidak, apabila istri
bersedia dikawini dengan mahar yang kecil, maka tidak ada yang
berhak untuk melarangnya, dan begitu pula sebaliknya jika istri
tidak bersedia atau tidak setuju untuk dikawini dengan mahar
yang kecil, maka tidak ada yang bisa menentang kehendaknya,
karena hak mahar adalah di tangan istri dan itu merupakan hak
prerogatif darinya.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman, Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, Jakarta:
Akapress, 1992, cet. ke-1.

Abdurrahman, Perkawinan dalam Syariat Islam, Jakarta: PT. Rimeka
Cipta, 1992, Cet. Ke-1.

Al-Baghdadi, Abdurrrahman, Emansipasi adakah dalam Islam, Jakarta
: Gema Insani Press, cet. ke-7.

Albar, Muhammad, Wanita Karir dalam Pertimbangan Islam,
terjemahan, Jakarta : Pustaka Azzam, 1998, cet, ke-1.

Arafah, Muhammad bin Abdullah Sulaiman, Hak dan Peran Aktif
Wanita Muslimah, Solo: Hazanah Ilmu, 1994, cet. ke-1.

As-San’ani, Muhammad Ibn Ismail, Subul As-Salam, Beirut: Dar Al
Fikr, Juz-3.

Baidan, Nasaruddin, Tafsir bi Al-ra’yi, Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
1999, Cet.ke-1.

Daly, Peunoh, Hukum perkawinan Islam, Jakarta: Bulan Bintang,
1988.

T
(83



Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84

Mujieb, M. Abdul, Mabrur Thalhah, Syafiah AM, Kamus Istilah
Figh, Jakarta: Pustaka Firdaus, 1995, cet, ke-2.

Mukhtar, Kamal, Asas-asas Hukum Islam tetntang perkawinan, Jakarta:
Bulan Bintang, 1974, cet, ke-3.

Muthahari, Mutadha, Hak-Hak Wanita dalam Islam, Jakarta: Lentera
Basritama, 1995, cet, ke-3.

Nasucha, Achmad Masruch, Kaum Wanita dan Pembelaan Islam,
Semarang: CV. Toha Putra, 1993.

Rahman, Bakri A. dan Ahmad Sukardja, Hukum perkawinan menurut
Islam dan UU Hukum Perdata/BW, Jakarta: Hidakarya, 198l.

Rasyid, Sulaiman, Figh Islam, Bandung : Sinar Baru Al-Gensindo,
1995, Cet. ke-28.

Ridha, Al-Tmam Muhammad Rasyid, Tafsir Al-Manar, Beirut: Dar
Al-Marrifah, juz ke-4.

Sabiq, Sayyid, Figh As-Sunnah, Jilid 6, Bandung: PT. Al-ma’arif, 1987,
Cet. ke-5.

Sastroatmojo, Asro dan Wasit Aulawi, Hukum Pernikahan di
Indonesia, Jakarta: Bulan Bintang, 1974, cet, ke-1.

¢



