
 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 
Vol. 6 No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84 

Copyright © 2020 Al-Ittihad  
P-ISSN 2442-6938 E-ISSN 2721-6829 

 

65 

MAHAR: ANTARA SYARI`AT DAN TRADISI 
(PERSPEKTIF HISTORIS, YURIDIS DAN FILOSOFIS) 

Muhammad Mutawali 

Rahmah Murtadha 

Abstrak: Tulisan ini akan membincang terkait konsep mahar  dalam berbagai 
perspektif seperti perspektif historis, yuridis dan filosofis. Tulisan ini juga berupaya 
untuk menjelaskan kembali hakikat mahar yang merupakan pemberian tulus ikhlas 
dari calon suami kepada calon istrinya sebagai simbol kasih sayang. Dalam ajaran 
Islam, tidak dijelaskan secara eksplisit terkait dengan bentuk dan kuantitas mahar, 
yang terpenting adalah pemberian tersebut bersumber dari niat yang tulus sebagai 
langkah awal untuk membina bahtera rumah tangga yang sakinah, mawaddah dan 
rahmah. Realitas yang terjadi pada masyarakat kita, sering ditemui kasus 
batalnya pernikahan disebabkan penentuan kuantitas mahar dan biaya pernikahan 
yang tinggi, hal tersebut terjadi hanya karena dalih harga diri, prestise keluarga 
dan tradisi leluhur. Banyaknya kasus batalnya pernikahan dapat menjadi bahan 
perenungan dan pertimbangan bagi semua pihak agar dapat melangsungkan 
pernikahan yang sesuai dengan ajaran Islam dan menghindari kesan berlebih-
lebihan yang justru akan mengurangi nilai-nilai kesakralan dari sebuah 
pernikahan suci nan mulia sesuai sunnah rasul. 

Kata Kunci: Mahar, Perkawinan, Suami-istri, batalnya pernikahan, Tradisi. 

Pendahuluan 

Mahar adalah suatu pemberian calon mempelai pria kepada 
calon mempelai wanita, baik berbentuk uang, barang atau jasa 
yang tidak bertentangan dengan hukum yang ditentukan Islam. 
Mahar berkedudukan bukan sebagai rukun dan syarat 
pernikahanan, tapi merupakan suatu kewajiban yang harus 
ditunaikan oleh calon suami sebagai simbol cinta dan kasih sayang. 

Menurut pandangan Al-Qur’an, mahar merupakan pemberian 
calon suami kepada calon istri dengan penuh kerelaan tanpa 
mengaharapkan imbalan. Karena mahar bukanlah sebagai harga 
atau ganti rugi dari sesuatu yang dimiliki laki-laki pada perempuan 
melainkan sebagai tanda penghormatan kepada martabat 
perempuan. Para Ulama dan Fuqaha sepakat  bahwa mahar tidak 

                                                 

 UIN Mataram; STIS Al-Ittihad Bima, email: muh.mutawali@uinmataram.ac.id 


 STIS Al-Ittihad Bima, email: rahmah.murtadha@student.upi.edu 

http://u.lipi.go.id/1425950324
http://u.lipi.go.id/1575871354
mailto:muh.mutawali@uinmataram.ac.id
mailto:rahmah.murtadha@student.upi.edu


 

Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84 

66 

ditentukan batas maksimalnya, karena tidak ditemukan dalam 
nash ketentuan yang memberi batasan tertinggi.  

Realitas yang terjadi pada masyarakat kita, pihak calon 
mempelai wanita menentukan mahar dan biaya pernikahan yang 
terlalu tinggi, ditambah lagi dengan adanya adat kebiasaan 
masyarakat kita yang menetapkan mahar yang tinggi demi prestise 
dan harga diri keluarga, dengan dalih melestarikan adat kebiasaan 
keluarga dan daerah, sehingga tidak jarang terjadi batalnya 
pernikahan. Banyaknya kasus terkait batalnya pernikahan menjadi 
bahan pertimbangan dan perenungan bagi keluarga dan calon 
pengantin yang akan menuju pelaminan agar dapat melangsungkan 
pernikahan yang sesuai dengan syari`at dan menghindari kesan 
berlebih-lebihan. Tulisan ini akan membahas tentang konsep 
perkawinan dan mahar dalam Islam disertai dengan dalil dan 
pendapat para ulama. Juga akan membincang tentang mahar dari 
berbagai perspektif seperti perspektif historis, yuridis dan filosofis. 

Konsep Perkawinan dalam Islam 

Islam merupakan seperangkat aturan atau norma yang telah 
diwahyukan Allah SWT. kepada Nabi Muhammad SAW. sebagai 
pembawa risalah, beliau berusaha menyampaikan ajaran Islam 
kepada seluruh umat manusia tanpa dibatasi oleh ruang dan 
waktu. Maka tidaklah berlebihan jika Al-Qur’an menempatkan 
Nabi Muhammad SAW. dalam predikat Rahmat untuk seluruh 
alam. Salah satu syari`at Islam yang membicarakan tentang 
hubungan antar manusia dalam usaha melestarikan umat manusia 
adalah hukum pernikahan, yang di dalamnya berisi suatu 
ketetapan atau hukum tentang ikatan antara pria atau wanita 
untuk hidup berkeluarga, membina rumah tangga yang sakinah, 
mawaddah, dan rahmah sesuai dengan tujuan perkawinan itu sendiri 
yang telah disyari`atkan dalam Islam. 

Adapun perkawinan dalam pandangan Islam, dikategorikan 
sebagai asas pokok hidup yang paling utama dalam pergaulan 
antar manusia dan masyarakat yang sempurna. Namun pernikanan 
itu bukan hanya merupakan suatu cara yang amat mulia untuk 
mengatur kehidupan rumah tangga dan keturunan, tapi juga dapat 
dipandang sebagai suatu jalan menuju pintu perkenalan antar 



 

Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari’at dan Tradisi… 

67 

suatu kaum dengan kaum lainnya.1  Allah telah menciptakan laki-
laki dan perempuan sehingga mereka dapat berinteraksi satu sama 
lain, sehingga mencintai, menghasilkan keturunan serta hidup 
dalam kedamaian sesuai dengan perintah Allah SWT. dan 
petunjuk dari Rasulnya.2 

Perkawinan adalah suatu cara yang ditetapkan Allah sebagai 
jalan bagi manusia untuk berkembang biak demi kelestarian 
hidupnya.3 Perkawinan menurut istilah ilmu fiqh dipakai 
perkataan nikah dan perkataan “ziwaj”. Nikah menurut bahasa 
mempunyai arti sebenarnya (haqiqah) dan arti kiasan (majaz). Arti 
sebenarnya dari nikah adalah “Dham”, yang berarti menghimpit, 
menindih atau berkumpul, sedang arti kiasannya “Watha” yang 
berarti setubuh, atau “aqad” yang berarti mengadakan perjanjian 
pernikahan.4 

Perkawinan menurut Ahli Fiqih, mengartikan “nikah” menurut 
arti kiasan, mereka berbeda pendapat  tentang arti kiasan yang 
mereka pakai. Imam Abu Hanifah, memakai arti setubuh, sedang 
Imam Asy-Syafi’i, memakai arti mengadakan perjanjian perikatan. 
Perkawinan menurut Kompilasi Hukum Islam, dalam pasal 2 
berbunyi: perkawinan menurut Hukum Islam adalah pernikahan 
yaitu  aqad yang sangat kuat atau mitsaaqan ghalizan untuk mentaati 
perintah Allah dan melaksanakannya merupakan amal ibadah.5 

 Perkawinan menurut istilah adalah suatu aqad yang sangat 
kuat atau mitsaqan ghalizhan yang membolehkan seorang pria dan 
wanita untuk bergaul (watha`) sebagai jalan untuk mentaati 
perintah Allah dan melaksanakannya merupakan amal ibadah. 
Kemudian nikah menurut syara’ ialah aqad, mengandung 
kebolehan untuk bersetubuh dengan lafadz nikah atau tazwij atau 
terjemahan dari kata tersebut. Jadi maksud dari pengertian 
tersebut adalah apabila seorang laki-laki dan seorang perempuan 
                                                 

1 Sulaiman Rasyid, Fiqh Islam, (Bandung : Sinar Baru Al-Gensindo, 1995), 
Cet. ke-28, h. 23. 

2 Abdurrahman, Perkawinan dalam Syariat Islam, (Jakarta: PT. Rimeka Cipta, 
1992), Cet. Ke-1, h.1 

3 Sayyid Sabiq, Fiqh  As-Sunnah, Jilid 6, (Bandung: PT. Al-ma’arif, 1987),  Cet. 
ke-5, h. 9 

4 Kamal Mukhtar, Asas-asas Hukum Islam tetntang perkawinan, (Jakarta: Bulan 
Bintang, 1974), cet, ke-3, h. 1 

5 Abdurrahman, Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, (Jakarta: Akapress, 1992), 
cet. ke-1, h. 114. 



 

Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84 

68 

telah sepakat untuk membentuk suatu rumah tangga, maka 
hendaklah keduanya melakukan aqad nikah lebih dulu.6 

Dasar Hukum perkawinan adalah sesuai dengan firman Allah 
SWT. yang berbunyi:  

م 
ُ
ك

َ
ق

َ
ل
َ
هُ خ

َّ
نوَٱلل   مِّ

َ
ىَٰ وَلَ

َ
هث

ُ
حۡمِلُ مِنۡ أ

َ
 وَمَا ت

ۚ
جٗا

َٰ
شۡوَ

َ
مۡ أ

ُ
ك

َ
مَّ جَعَل

ُ
فَتٖ ث

ۡ
ط مَّ مِن هُّ

ُ
سَابٖ ث

ُ
ت

صُ مِِ
َ
نق ًُ  

َ
سٖ وَلَ عَمَّ سُ مِن مُّ عَمَّ ٌُ مِهِۦۚ وَمَا 

ۡ
 بِعِل

َّ
ضَعُ إِلَ

َ
لِكَ ت

ََٰ
ۚ إِنَّ ذ

ب 
َٰ
 فِي كِتَ

َّ
نۡ عُمُسِهِۦٓ إِلَ

ِ سِير  ٌَ هِ 
َّ
ى ٱلل

َ
7ِ.عَل

Dan Allah menciptakan kamu dari tanah kemudian dari air mani, kemudian Dia 
menjadikan kamu berpasangan (laki-laki dan perempuan). Dan tidak ada 
seorang perempuanpun mengandung dan tidak (pula) melahirkan melainkan 
dengan sepengetahuan-Nya. Dan sekali-kali tidak dipanjangkan umur seorang 
yang berumur panjang dan tidak pula dikurangi umurnya, melainkan (sudah 
ditetapkan) dalam Kitab (Lauh Mahfuzh). Sesungguhnya yang demikian itu bagi 
Allah adalah mudah. (QS. Fathir : 11). 

Tujuan dan fungsi perkawinan itu sendiri secara garis besar 
dinyatakan oleh Allah SWT. untuk mendapatkan mawaddah dan 
rahmah, serta ketenangan lahir dan batin di kalangan manusia, 
sebagaimana firman Allah SWT, yang berbunyi: 

 
ٗ
ة ىَدَّ م مَّ

ُ
يۡهَا وَجَعَلَ بَيۡنَك

َ
 إِل

ْ
نُىٓا

ُ
سۡك

َ
ت ِ
ّ
جٗا ل

َٰ
شۡوَ

َ
مۡ أ

ُ
هفُسِك

َ
نۡ أ م مِّ

ُ
ك

َ
قَ ل

َ
ل
َ
نۡ خ

َ
تِهِۦٓ أ ًََٰ وَمِنۡ ءَا

ًََِٰ ٓ لِكَ لََ
ََٰ
 إِنَّ فِي ذ

ۚ 
سُونَ وَزَحۡمَت

َّ
تَفَك ًَ ىۡمٖ 

َ
ق ِ

ّ
 8.تٖ ل

Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan untukmu 
isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan merasa tenteram 
kepadanya, dan dijadikan-Nya diantaramu rasa kasih dan sayang. 
Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda bagi 
kaum yang berfikir. (QS. Ar-rum: 21). 

Masih banyak lagi ayat-ayat yang menganjurkan kepada kaum 
muslimin untuk melakukan perkawinan, karena perkawinan 
merupakan fitrah dari Allah SWT. yang diberikan kepada umat 
manusia dan merupakan ibadah jika melaksanakannya.  

Apabila kita melihat ke belakang tentang sejarah kondisi 
masyarakat Arab jahiliyah pra Islam,  bahwa status dan eksistensi 

                                                 
6 Bakri A. Rahman dan Ahmad Sukardja, Hukum perkawinan menurut Islam dan 

UU Hukum Perdata/BW, (Jakarta: Hidakarya, 1981), h. 11. 
7 QS. Fathir : 11 
8 QS. Ar-rum: 21 



 

Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari’at dan Tradisi… 

69 

kaum wanita pada saat itu berada pada kondisi ketidakadilan, 
mereka adalah kaum yang terpinggirkan yang tak layak menempati 
posisi yang terhormat dalam kehidupan, bahkan wanita dianggap 
sebagai aib bagi keluarganya. Aturan perkawinan yang berlaku 
pada saat itu, istri bukanlah sebagai subyek nikah tapi sebagai 
obyek nikah yang bisa digilir dan dicampakkan setelah merasa 
bosan, dan diwariskan kepada anaknya jika bapaknya telah 
meninggal, karena itu istri tidak berhak atas harta pemberian 
suami atau mahar, tapi walilah yang berhak untuk 
memanfaatkannya. Praktek perkawinan seperti inilah yang 
ditentang dan tidak diperbolehkan oleh syari`at Islam. 

Konsep Mahar dalam Islam 

Mahar merupakan simbol untuk menghormati dan 
membahagiakan pihak istri. Maka dari itu, menjadi suatu 
keharusan bagi pihak suami untuk memberikan mahar kepada 
istrinya tanpa dapat ditolak lagi. Hal ini bukan berarti bahwa 
wanita tak ubahnya seperti barang dagangan yang diperjual 
belikan, melainkan sebaliknya memperlakukan wanita sebagai 
makhluk yang memiliki fitrah. Dengan memberikan mahar 
kepadanya, suami berarti telah siap mengemban tanggung jawab 
dan melaksanakan rumah tangganya. Berdasarkan kondisi 
demikian maka mahar sengaja disyari`atkan Islam agar wanita 
merasakan bahwa dia punya harga diri sama dengan pria.9  

Ketetapan mahar dalam ajaran Islam didasarkan atas landasan 
hukum Al-Qur’an dan hadis Nabi yang menetapkan hukum dari 
masalah tersebut. Seperti ditegaskan dalam firman Allah SWT.: 

مۡ عَن 
ُ
ك

َ
إِن طِبۡنَ ل

َ
 ف

ۚٗ
ت

َ
تِهِنَّ هِحۡل

ََٰ
ءَ صَدُق

ٓ
سَا ِ

ّ
 ٱلن

ْ
ىا

ُ
ِوَءَات

ُ
ك

َ
فۡسٗا ف

َ
نۡهُ ه يۡءٖ مِّ

َ
ىهُ هَنِيِٓش 

ُ
ا ِِٔٗل

سٍِِٓ 10ِ.ا ِِٔٗمَّ

Dan berikanlah mahar kepada wanita yang kamu nikahi sebagai pemberian 
dengan penuh kerelaan. (QS. An-Nisa: 4). 

Muhammad Rasyid Ridha dalam Tafsir Al-Manar mengatakan, 
Allah SWT. menyebut mahar dalam Al-Qu`ran dengan sebutan An-

                                                 
9 Nasaruddin Baidan, Tafsir bi Al-Ra’yi, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999), 

Cet.ke-1, h. 78. 
10 QS. An-Nisa: 4. 



 

Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84 

70 

Nihlah yang berarti pemberian yang ikhlas.11  Di dalam kamus Al-
Muhith juga disebutkan bahwa arti dari An-Nihlah adalah Al-Athiyyah 
yaitu pemberian, karena itu mahar yang berasal dari pihak laki-laki 
adalah pemberian sukarela bukan sebagai pengganti dari kemaluan 
wanita.12 Pemberian tersebut merupakan bukti rasa cinta dan 
ikatan kekerabatan serta kasih sayang, karena pemberian yang 
dimaksud dalam ayat di atas adalah pemberian yang tidak disertai 
dengan harapan menerima imbalan apapun. Dalam kondisi 
masyarakat sekarang ini, banyak terjadi kegagalan dalam 
perkawinan yang disebabkan karena penentuan mahar yang terlalu 
tinggi. Rencana perkawinan gagal hanya karena orang tua atau 
wali dari seorang wanita menentukan mahar yang terlalu tinggi 
yang tidak bisa dipenuhi oleh seorang pria. Padahal Nabi 
Muhammad SAW. menyatakan bahwa, sebaik-baik mahar adalah 
yang ringan dan tidak memberatkan kaum pria.13 

Ditinjau secara logika, jika perkawinan diperbolehkan tanpa 
membayar mahar dari pihak laki-laki kepada pihak wanita, maka 
tidak mustahil akan menyebabkan banyaknya terjadi pelecehan 
terhadap kehormatan kaum wanita. Hal ini jelas bertentangan 
dengan Syari`at Islam yang selalu menjunjung tinggi martabat dan 
kehormatan kaum wanita. Dengan adanya mahar dalam 
perkawinan, seorang suami hendaknya mempertahankan 
kehidupan rumah tangganya, dan diharapkan pula mahar itu 
sebagai pengikat perkawinannya agar tidak mudah retak hanya 
karena sebab yang tidak berarti. 

Kata lain yang dipergunakan untuk mahar dalam  Al-Qur’an 
adalah Ajr berarti penghargaan serta hadiah yang diberikan kepada 
pengantin putri. Sesungguhnya Ajr itu adalah sesuatu yang 
diberikan dan tidak dapat hilang, sedangkan kata shadaqah juga 
dipergunakan dalam Al-Qur’an untuk menekankan pemberian 
atau nafkah dalam kehidupan keluarga, kata lain dipergunakan 
dalam Al-Qur’an  adalah kata Faridhah  yang secara harfiah adalah 

                                                 
11 Al-Imam Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir Al-Manar, (Beirut: Dar Al-

Ma’rifah), juz ke-4, h. 342. 
12 Abdurrrahman Al-Baghdadi, Emansipasi adakah dalam Islam, (Jakarta : Gema 

Insani Press), cet. ke-7, h.79. 
13 Muhammad Albar, Wanita Karir dalam Pertimbangan Islam, terjemahan, 

(Jakarta : Pustaka Azzam, 1998), cet, ke-1, h. 38. 



 

Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari’at dan Tradisi… 

71 

nafkah yang diwajibkan atau suatu bagian yang telah ditekankan.14 
Para ahli fiqh berpendapat, perkataan mahar selain diistilahkan 
dengan Shadaqah, nihlah dan faridhah, dalam bahasa Indonesia dipakai 
istilah mas kawin.15 

Istilah mahar juga disebut dengan kata shadaqat yang artinya, 
pemberian tulus yang menggambarkan kecintaan suami kepada 
istri dengan sebenarnya dan kata nihlah yang berarti suatu 
pemberian tanpa mengharapkan balasan.16 Kata mahar dalam Al-
Qur’an tidak digunakan, akan tetapi digunakan kata shaduqah, yaitu 
dalam surah An-Nisa ayat 4 : berikanlah mahar kepada wanita yang 
kamu nikahi sebagai pemberian dengan penuh kerelaan.17 

Pada masa jahiliyah, antara mahar dan shadaq dibedakan 
pengertiannya, perbedaan itu terjadi pada waktu penyerahan dan 
implikasinya. Shadaq merupakan pemberian calon suami kepada 
calon  istri untuk  datang pertama kali meminangnya, dan 
berakibat istri tetap tinggal di rumah orang tuanya, dan tidak ikut 
dengan suaminya. Sedangkan mahar merupakan pemberian karena 
dorongan keinginan untuk mengikat tali perkawinan, yang 
kemudian berakibat istri berpisah dengan orang tuanya, karena 
dibawa oleh suami. 

Namun ketika Islam datang kedua kata itu mempunyai arti 
yang sama, ialah pemberian calon suami kepada calon istri, sebagai 
simbol cinta kasih di antara keduanya, demikian pula calon istri 
dengan menerima maskawin itu, berarti  telah menyatakan 
persetujuan untuk mendampingi suaminya dan hidup bersama.18 
Kemudian pengertian mahar secara istilah ialah suatu pemberian  
yang diwajibkan bagi calon suami kepada calon istrinya, baik 
dalam bentuk benda maupun jasa (memerdekakan, mengajar dan 
sebagainya).19 

                                                 
14 Abdurrahman, Perkawinan dalam Islam, (Jakarta: PT. Rimeka Cipta, 1992), 

cet. ke-1, h. 64. 
15 Kamal Mukhtar, Asas-asas, h. 80. 
16 Peunoh Daly, Hukum perkawinan Islam, ( Jakarta: Bulan Bintang, 1988), h. 

220. 
17 Kamal Mukhtar, Asas-asas,  h. 80. 
18 Kamal Mukhtar, Asas-asas, h. 80. 
19 M. Abdul Mujieb, Mabrur Thalhah, Syafi’ah AM, Kamus Istilah Fiqh,  

(Jakarta: Pustaka Firdaus, 1995), cet, ke-2, h. 184. 



 

Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84 

72 

Dari pengertian mahar di atas, dapat disimpulkan bahwa 
mahar itu merupakan suatu pemberian yang diwajibkan kepada 
calon suami untuk diberikan kepada calon istri sebagai simbol 
kesediaan suami untuk membawa istrinya dalam kehidupan yang 
menjadi tanggung jawabnya yang penuh dengan pengorbanan, 
pemberian itu baik berbentuk uang, benda maupun jasa, yang 
mana mahar itu harus memiliki nilai dan manfaat yang berguna. 

Dasar Hukum  Mahar  

Jika melangsungkan perkawinan, suami diwajibkan memberi 
sesuatu kepada  istri, baik berupa uang atau barang, pemberian 
inilah yang disebut mahar. Pemberian mahar ini wajib atas laki-
laki tapi tidak menjadi rukun nikah, dan apabila tidak disebutkan 
pada waktu aqad, pernikahan itu sah. Dasar hukum mahar secara 
otentik dan jelas diungkapkan dalam beberapa nash Al-Qur’an dan 
Hadis Nabi. Di antara nash yang berkaitan dengan dasar hukum 
mahar adalah sebagai berikut: 
1. Surah An-Nisa ayat 4, yang berbunyi : 

Berikanlah mahar kepada wanita yang kamu nikahi sebagai pemberian dengan 
penuh kerelaan. (QS. An-Nisa : 4). 

Istilah Nihlah dalam ayat di atas adalah pemberian dan kerelaan 
hati tanpa mencari pengganti. Karena menurut Islam, mahar 
bukanlah harga atau ganti rugi dari sesuatu yang dimiliki laki-laki 
pada perempuan, melainkan sebagai bukti rasa cinta dan 
penghormatan. Oleh sebab itu, mahar diwajibkan atas laki-laki 
tanpa pilihan lain berupa tawar-menawar seperti yang lazim 
berlaku dalam jual-beli. Dengan adanya mahar, Islam telah 
mengangkat derajat kaum wanita karena mahar itu diberikan 
sebagai suatu tanda penghormatan kepadanya. Bahkan andaikata 
perkawinan itu berakhir dengan perceraian, mahar itu tetap 
merupakan hak milik istri dan suami tidak berhak mengambil 

kembali, kecuali dalam kasus khulu’ dimana perceraian itu terjadi 
karena permintaan istri, maka dia harus mengembalikan mahar 
yang telah dibayarkan kepadanya.20 

                                                 
20 Abdurrahman, Perkawinan dalam, h. 63-64. 



 

Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari’at dan Tradisi… 

73 

2. Surah An-Nisa ayat 24, yang berbunyi:  

ا  م مَّ
ُ
ك

َ
حِلَّ ل

ُ
 وَأ

ۚ
مۡ

ُ
يۡك

َ
هِ عَل

َّ
بَ ٱلل

َٰ
 كِتَ

ۡۖ
مۡ

ُ
نُك مََٰ ًۡ تۡ أَ

َ
ك

َ
 مَا مَل

َّ
ءِ إِلَ

ٓ
سَا ِ

ّ
تُ مِنَ ٱلن

ََٰ
حۡصَن

ُ ۡ
وَٱلۡ

مَا ٱسِۡ
َ
 ف

ۚ
فِحِينَ يۡرَ مُسََٰ

َ
حۡصِنِينَ غ م مُّ

ُ
لِك مۡىََٰ

َ
 بِأ

ْ
ىا

ُ
بۡتَغ

َ
ن ت

َ
مۡ أ

ُ
لِك

ََٰ
ءَ ذ

ٓ
تَمۡتَعۡتُم بِهِۦ مِنۡهُنَّ وَزَا

ِ
َ
 ِ ف

ۚ
فَسٍِضَتِ

ۡ
يَيۡتُم بِهِۦ مِنب بَعۡدِ ٱل سََٰ

َ
مۡ فِيمَا ت

ُ
يۡك

َ
 جُنَاَ  عَل

َ
 وَلَ

ۚٗ
سٍِضَت

َ
جُىزَهُنَّ ف

ُ
ىهُنَّ أ

ُ
ات

ا حَكِيمٗا انَ عَلِيم 
َ
هَ ك

َّ
21ِ. إِنَّ ٱلل

Dan (diharamkan juga kamu mengawini) wanita yang bersuami, kecuali budak-
budak yang kamu miliki (Allah telah menetapkan hukum itu) sebagai ketetapan-
Nya atas kamu. Dan dihalalkan bagi kamu selain yang demikian (yaitu) mencari 
isteri-isteri dengan hartamu untuk dikawini bukan untuk berzina. Maka isteri-
isteri yang telah kamu nikmati (campuri) di antara mereka, berikanlah kepada 
mereka maharnya (dengan sempurna), sebagai suatu kewajiban; dan tiadalah 
mengapa bagi kamu terhadap sesuatu yang kamu telah saling merelakannya, 
sesudah menentukan mahar itu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi 
Maha Bijaksana. (Qs. An-Nisa : 24).  

Mahar biasanya diberikan kepada istri pada waktu aqad nikah, 
sebagai lambang bahwa suami dengan sukarela mengorbankan 
hartanya, dan mahar itu menjadi milik istri sepenuhnya, sedangkan 
suami tidak berhak menggunakannya, kecuali istri meridhainya. 
Sesuai dengan firman Allah: Maka makanlah (ambillah) pemberian itu 
(sebagai makanan) yang sedap lagi baik akibatnya. (QS. An-Nisa: 4). 

Diwajibkannya membayar mahar atas suami berakibat kepada 
kedudukan suami sebagai kepala keluarga. Dia mempunyai 
kewajiban yang amat berat dan bertanggung jawab untuk 
membiayai kehidupan keluarganya. Hal ini ditegaskan dalam 
Undang-Undang Perkawinan pada pasal 31 ayat 1: ”suami adalah 
kepala rumah tangga dan istri adalah sebagai ibu rumah tangga”22  

Di samping ayat-ayat Al-Qur’an, adapula beberapa Hadis yang 
dijadikan dasar hukum mahar, diantaranya yaitu:  
1. Hadis yang diriwayatkan oleh Bukhari, yang berbunyi:  

Dari Sahl Ibn Sa’di, bahwasanya ada seorang wanita datang kepada Rasul, lalu 
berkata: wahai Rasulullah, saya datang untuk memberikan diriku kepadamu, 
kemudian rasul melihat wanita itu sekujur badannya, lalu beliau menundukkan 
kepalanya. setelah wanita itu menyadari bahwasanya beliau tidak berhajat 
kepadanya, maka wanita itu duduk. Kemudian ada seorang diantara sahabat 

                                                 
21 Qs. An-Nisa : 24 
22 Asro Sastroatmojo dan Wasit Aulawi, Hukum Pernikahan di Indonesia, 

(Jakarta: Bulan Bintang, 1974), cet, ke-1, h. 93. 



 

Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84 

74 

beliau yang berdiri dan berkata: wahai Rasulullah, jika engkau tidak hajat 
kepadanya maka kawinkanlah ia dengan saya, beliau lalu bertanya apakah 
kamu mempunyai sesuatu untuk mahar, ia menjawab: tidak demi Allah  wahai 
Rasulullah, beliau bersabda: pergilah ke keluargamu lalu carilah barangkali 
mendapatkan sesuatu, maka ia pergi kemudian kembali lagi, dan berkata: tidak 
ada, demi Allah wahai Rasulullah, saya tidak mendapatkan sesuatu, beliau 
bersabda: carilah meskipun hanya sebuah cincin dari besi.(HR. Bukhari).23 

2. Hadis yang diriwayatkan oleh Ibnu Abbas, yang berbunyi: 

Dari Ibnu Abbas ra. beliau berkata: tatkala Ali mengawini Fatimah ra., maka 
Rasul  bersabda kepadanya: berilah Fatimah itu sesuatu. Ali menjawab: saya 
tidak mempunyai sesuatu, beliau bertanya: mana baju besi Hutamiyahmu?” (HR. 
Abu Daud dan Nasa’i dinilai shahih oleh Al-Hakim).24 

Selain hadis di atas, masih banyak riwayat yang menceritakan 
kisah para sahabat yang tidak memiliki harta untuk membayar 
mahar. Rasulullah menyuruh kepada sahabatnya supaya 
semaksimal mungkin untuk mencari harta dalam bentuk apapun, 
agar bisa membayar mahar, walau hanya sebuah cincin dari besi. 
Karena itulah, Islam menyerahkan masalah jumlah mahar itu 
berdasarkan kemampuan masing-masing orang atau keadaan dan 
tradisi keluarganya, segala nash yang memberikan keterangan 
tentang mahar tidaklah dimaksudkan kecuali untuk menunjukkan 
pentingnya nilai mahar tersebut, tanpa melihat besar kecilnya 
jumlah, jadi boleh saja memberi mahar misalnya dengan cincin 
besi, segantang kurma atau mengajarkan ayat Al-Qur’an dan 
sebagainya, asal saja sudah saling disepakati oleh kedua belah 
pihak yang melakukan aqad.25 

Oleh karena itu, Rasul menganjurkan kepada kaum wanita 
untuk mempermudah maharnya, karena dengan meringankan 
mahar itu hukumnya adalah sunnah.26 Dengan demikian tampak 
jelas bahwa Islam telah menetapkan pembayaran mahar itu wajib 
hukumnya bagi suami dalam melaksanakan perkawinan. 
Sebagaimana telah ditegaskan dalam ketetapan hukum Al-Qur’an 
dan Hadis Nabi seperti di atas. Adapun tujuan mahar secara global 
adalah untuk menghormati dan menghargai wanita dan mahar 
                                                 

23 Muhammad Ibn Ismail As San’ani, Subul As-Salam, (Beirut: Dar Al Fikr), 
Juz-3, h. 221. 

24 Muhammad Ibn Ismail As San’ani, Subul As-Salam, h. 285. 
25 Sayyid Sabiq,  Fiqh Sunnah, h. 54. 
26 Muhammad Albar, Wanita Karir, h. 40. 



 

Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari’at dan Tradisi… 

75 

merupakan kewajiban calon suami kepada calon istrinya.  Jika 
perkawinan itu diperbolehkan tanpa membayar mahar dari pihak 
laki-laki, maka secara logika tidak mustahil akan menyebabkan 
terjadinya pelecehan terhadap pihak wanita, dimana kaum pria 
akan begitu saja meninggalkan istrinya dan mencari wanita lain. 
Maka dengan adanya mahar, seorang suami atau istri akan 
menjalani kehidupan rumah tangganya dengan penuh rasa cinta 
kasih dan bertanggung jawab atas keutuhan keluarganya. 

Mahar Dalam Perspektif 

Perspektif Historis 
Pada zaman prasejarah, manusia hidup secara buas, hidup 

dalam kelompok-kelompok suku, dan bahwa karena suatu sebab 
yang tidak diketahui, perkawinan di kalangan orang yang 
sehubungan dianggap tabu. Orang muda dari suatu kelompok 
suku, apabila hendak kawin, haruslah memilih pasangan dari suku  
lain. Untuk tujuan itu, pemuda itu harus mengadakan pendekatan 
kepada suku lain tersebut supaya dapat memilih  jodoh. Pada saat 
itu, kaum pria tidak menyadari peranan yang dimainkanya dalam 
hubungan dengan kelahiran anak, ia tidak mengetahui bahwa 
hubungan seksualnya dengan wanita dapat menyebabkan lahirnya 
anak. Ia menganggap anak sebagai istri saja dan bukan anaknya. 
Garis keturunan ditentukan dengan merujuk kepada ibu, tanpa 
rujukan ke ayah. Tak lama kemudian, kaum pria mulai mengetahui 
perannya dalam kelahiran anak dan mengidentifikasi dirinya 
sebagai orang yang sesungguhnya kepada siapa anaknya mesti 
dinisbatkan, sejak itu laki-laki membawa wanita dalam 
kekuasaannya. 

 Pada periode pertama, pria hidup sebagai parasit dan sebagai 
pelayan wanita, pada periode berikutnya ketika kekuasaan jatuh 
ke tangan pria, pria melarikan wanita dari sukunya, dan pada 
periode ketiga, untuk dapat memperoleh gadis pilihannya, pria 
pergi bekerja pada ayah si gadis selama beberapa tahun, pada 
periode keempat, pria membayarkan sejumlah uang sebagai hadiah 
kepada ayah si wanita, dan dari sinilah bermulanya “mas kawin”.27 

Pada zaman Arab jahiliyah sebelum Islam datang, kaum wanita 
menurut statusnya yang benar, mereka itu termasuk orang-orang 

                                                 
27 Mutadha Muthahari, Hak-Hak Wanita dalam Islam, (Jakarta: Lentera 

Basritama, 1995), cet, ke-3. h. 121-123 



 

Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84 

76 

yang merdeka tapi pada kenyataannya mereka itu seperti budak 
sahaya, yaitu seperti orang-orang yang kehilangan status 
kemerdekaannya, karena bisa diperjualbelikan oleh kaum pria. Dan 
telah menjadi tradisi jahiliyah, bilamana mereka dikaruniai anak 
perempuan mereka membunuh anaknya itu dengan cara yang 
kejam sekali di luar sifat-sifat kemanusiaan, yaitu dengan cara 
mengubur anak-anak mereka yang masih hidup (dikubur hidup-
hidup), mereka berbuat demikian karena menganggap bahwa anak 
perempuan tidak dapat dibanggakan dalam pertempuran-
pertempuran dan perkelahian antara suku-suku, mereka merasa 
malu dan hina jika mempunyai anak perempuan. 

Pada zaman itu juga perempuan tidak diberi hak pilih guna 
menentukan calon suaminya sendiri,  mereka tidak diajak 
musyawarah siapakah laki-laki yang  mereka pandang pantas guna 
dijadikan pasangannya, suka atau tidak, mereka harus 
menerimanya.28 Kemudian mengenai mahar juga, para ayah dan ibu 
dari anak-anak gadis menganggap mahar sebagai hak mereka, 
sebagai imbalan atas susah payah mereka dalam membesarkan dan 

merawat anaknya. Dalam kitab Al-Kasysyaf dan kitab-kitab tafsir 
lainnya disebutkan bahwa apabila seorang bayi wanita lahir maka 
orang yang mengucapkan selamat kepada si bayi itu bisa 
mengatakan: “Hanni’an laka’an nafijah”, artinya: “selamat semoga ia 
menjadi sumber kekayaan bagimu”. ini merupakan suatu alusi atas 
kenyataan bahwa ayah si gadis akan mengawinkan dia kelak dan 
akan menerima mas kawin (mahar).29 

Kemudian yang lebih buruk lagi nasib kaum wanita pada 
zaman jahiliyah atau sesudah kelahiran Islam yang masih ada sisa 
jahiliyah, bila ada salah seorang wanita yang suaminya meninggal 
dunia, maka wanita itu menjadi warisan keluarga laki-laki dari 
suami yang meninggal, yaitu anak laki-laki atau saudara laki-laki 
yang mewarisinya bisa berbuat sekehendak hatinya sendiri, 
apakah akan mengawininya atau akan ditelantarkan dengan 
maksud agar dia suka memberikan tebusan akan dirinya dengan 
menggunakan harta hasil dari warisannya yang meninggal.30  

                                                 
28 Achmad Masruch Nasucha, Kaum Wanita dan Pembelaan Islam,  (Semarang: 

CV. Toha Putra, 1993), h. 7-15. 
29 Muthadha Muthahari, Hak-Hak Wanita, h. 130 
30 Achmad Masruch Nasucha, Kaum Wanita, h. 15. 



 

Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari’at dan Tradisi… 

77 

Kemudian Islam datang, kaum wanita hidup dalam alam baru, 
dimana mereka mendapat pelukan oleh Islam, mereka memperoleh 
santunan Islam, mulut mereka dapat berbicara setelah 
terbungkam, tangan mereka telah tebuka luas setelah terbelenggu, 
hak milik mereka menjadi terpelihara dengan baik setelah 
mengalami gangguan, hak waris mereka terjamin setelah terhalang, 
mereka mempunyai hak pilih untuk menentukan calon 
pasangannya dalam kehidupan rumah tangga setelah mengalami 
perkawinan paksaan, mereka benar-benar hidup sebagai manusia 
dengan pengertian dijaminnya hak asasi sebagai manusia oleh 
Tuhan, dan hak mahar yang dulu diambil dan dipergunakan oleh 
orang tuanya telah menjadi hak mutlak baginya dan bebas untuk 
dipergunakan sekehendak hatinya, dan suaminyapun dilarang 
untuk mengambil tanpa seizin (ridha) darinya. 

Al-Qur’an menghapus adat kebiasaan jahiliyah mengenai 
mahar dan memulihkannya kepada kedudukannya yang asasi dan 
alami, sebagai penghormatan kepada kaum wanita dan merupakan 
pemberian calon suami kepada calon istri, sebagai simbol cinta dan 
kasih sayang di antara mereka, untuk mempertinggi harkat dan 
martabatnya sebagai makhluk ciptaan tuhan, bukan sebagai harga 
untuk membeli kaum wanita dari orang tuanya. Mereka (kaum 
wanita) diangkat oleh Islam ke tempat yang wajar sebagai manusia 
setelah  kehidupan mereka dalam lembah kehinaan akibat ulah 
orang-orang jahiliyah, kehidupan mereka menjadi tenang, aman, 
dan tentram karena memperoleh perlindungan hukum dari Islam. 

Perspektif  Yuridis 

Jika merujuk pada Kompilasi Hukum Islam yang merupakan 
salah satu sumber rujukan bagi umat Islam khususnya di Indonesia 
dalam rangka memecahkan berbagai macam masalah yang 
berhubungan dengan hukum Islam. Dalam Kompilasi Hukum 
Islam mencakup beberapa hukum, yaitu hukum perkawinan, 
hukum perwakafan dan hukum kewarisan. 

Dalam kajian ini hanya membahas tentang hukum perkawinan, 
dan lebih dikhususkan lagi dalam masalah mahar. Tentang 
kewajiban mahar dan hal-hal yang berkaitan dengannya diatur 
dalam beberapa pasal dalam KHI, pasal-pasal tersebut sebagai 
berikut: 

Dalam pasal 1 huruf d, menyatakan bahwa mahar adalah 
pemberian calon mempelai pria kepada calon mempelai wanita, 



 

Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84 

78 

baik berbentuk uang, barang atau jasa yang tidak bertentangan 
dengan hukum yang ditentukan Islam. Kemudian dalam pasal 30 
dirumuskan bahwa calon mempelai pria wajib membayar mahar 
kepada calon mempelai wanita yang jumlah, bentuk dan jenisnya 
disepakati oleh kedua belah pihak. Serta penentuan besarnya 
mahar didasarkan atas kesederhanaan dan kemudahan yang 
dianjurkan oleh ajaran Islam (pasal 31 KHI).31 

Tidak ada ketentuan hukum yang disepakati ulama tentang 
batas maksimal pemberian mahar, demikian juga batas 
minimalnya. yang jelas, meskipun sedikit, mahar wajib ditunaikan. 
Karena itu cukup tepat apa yang dirumuskan dalam pasal 31 KHI 
yang lebih menekankan segi-segi kesederhanaan dan kemudahan. 
Ini menunjukkan pula bahwa perkawinan dalam Islam, tidaklah 
sebagai kontrak “jual beli” tapi lebih mementingkan aspek ibadah, 
maka disebut sebagai perjanjian kokoh. Kemudian dalam pasal 32 
KHI, berbunyi: mahar diberi langsung kepada calon mempelai 
wanita, dan sejak itu menjadi hak pribadinya. Penyerahan mahar 
dilakukan dengan tunai, namun apabila calon mempelai wanita 
menyetujui, penyerahan mahar boleh ditangguhkan baik untuk 
seluruhnya atau untuk sebagian, hal ini sesuai dengan pasal 33 
KHI.  

Undang-undang perkawinan tidak mengatur tentang mahar. 
Hal ini karena mahar bukan merupakan rukun dalam perkawinan. 
Oleh karena sifat mahar bukan rukun dalam perkawinan, maka 
kelalaian menyebut jenis dan jumlah mahar pada waktu aqad 
nikah, tidak menyebabkan batalnya perkawinan, begitu pula 
halnya dalam keadaan mahar masih terutang, tidak mengurangi 
sahnya perkawinan ( pasal 34 ayat 2 KHI ).32 

Pembayaran mahar yang ditangguhkan tersebut tergantung 
pada persetujuan istri, apabila mempelai laki-laki belum 
menyerahkan mahar, mempelai wanita mempunyai hak untuk 
menolak berhubungan suami istri, sampai maharnya dipenuhi. 

Demikian juga apabila terjadi perceraian sebelum dukhul (Jima`), 
suami wajib membayar setengah mahar yang telah ditentukan 
dalam aqad nikah (pasal 35 ayat 1 KHI), hal ini sejalan dengan 
firman Allah SWT, yang berbunyi: 

                                                 
31 Abdurrahman, Kompilasi Hukum, h. 120 
32 Ahmad  Rofiq, Hukum Islam, h. 1. 



 

Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari’at dan Tradisi… 

79 

 مَا 
ُ

نِصۡف
َ
 ف

ٗ
سٍِضَت

َ
هُنَّ ف

َ
سَيۡتُمۡ ل

َ
دۡ ف

َ
ىهُنَّ وَق مَسُّ

َ
ن ت

َ
بۡلِ أ

َ
قۡتُمُىهُنَّ مِن ق

َّ
ل
َ
وَإِن ط

سَبُ 
ۡ
ق
َ
 أ

ْ
عۡفُىٓا

َ
ن ت

َ
اِ ۚ وَأ

َ
ك  ٱلنِّ

ُ
رِي بِيَدِهِۦ عُقۡدَة

َّ
 ٱل

ْ
عۡفُىَا ٌَ وۡ 

َ
عۡفُىنَ أ ٌَ ن 

َ
 أ

ٓ َّ
سَيۡتُمۡ إِلَ

َ
ف

نسَِ
َ
 ت

َ
 وَلَ

قۡىَيَٰۚ هَِلِلتَّ
َّ
 إِنَّ ٱلل

ۚ
مۡ

ُ
فَضۡلَ بَيۡنَك

ۡ
 ٱل

ْ
ىنَ بَصِير ِ ىُا

ُ
عۡمَل

َ
33ِ. بِمَا ت

Jika kamu menceraikan isteri-isterimu sebelum kamu bercampur dengan mereka, 
padahal sesungguhnya kamu sudah menentukan maharnya, maka bayarlah 
seperdua dari mahar yang telah kamu tentukan itu, kecuali jika isteri-isterimu 
itu mema'afkan atau dima'afkan oleh orang yang memegang ikatan nikah, dan 
pema'afan kamu itu lebih dekat kepada takwa. (QS. Al-Baqarah: 237). 

Jika perceraian terjadi sebelum dukhul, tapi suami belum 
menentukan maharnya, maka suami wajib membayar mahar mitsil 
(pasal 35 ayat 3 KHI). Kemudian dalam pasal 36 mengatakan 
bahwa apabila mahar hilang sebelum diserahkan, mahar itu dapat 
dengan barang lain yang sama bentuknya dan jenisnya atau dengan 
barang lain yang sama nilainya atau dengan uang yang senilai 
dengan harga barang mahar yang hilang. Dan dilanjutkan dengan 
pasal 37 yang berbunyi bahwa apabila terjadi selisih mengenai jenis 
dan nilai mahar yang ditetapkan, penyelesaiannya diajukan ke 
Pengadilan Agama. Hal ini sesuai dengan pasal 38, yang berbunyi: 

1. Apabila mahar yang diserahkan mengandung cacat atau 
kurang, tetapi calon mempelai wanita tetap bersedia 
menerimanya tanpa syarat, penyerahan mahar dianggap 
lunas. 

2. Apabila istri menolak untuk menerima mahar karena cacat, 
suami harus menggantinya dengan mahar lain yang tidak 
cacat, selama penggantiannya belum diserahkan, mahar 
dianggap masih belum dibayar.34 

Demikianlah pembahasan tentang mahar dalam tinjauan 
yuridis, yang mana mahar itu diatur dalam beberapa pasal dalam 
Kompilasi Hukum Islam yang telah disebutkan secara terperinci, 
sehingga permasalahan yang timbul akan terjawab dengan 
merujuk pada pasal-pasal dalam KHI tersebut. 

Perspektif Filosofis 

Islam adalah agama yang berpegang teguh pada keadilan dan 
persamaan, bukan  agama yang membeda-bedakan manusia 

                                                 
33 QS. Al-Baqarah: 237 
34 Abdurrahman, Kompilasi Hukum, h. 121 



 

Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84 

80 

berdasarkan pilih kasih. Hukum-hukumnya pun bersifat umum, 
yaitu bukan hanya berlaku bagi segolongan dan tidak berlaku bagi 
golongan yang lain. Peribadatannya berkisar pada soal 
pembersihan dan penyucian jiwa agar manusia menghiasi 
hidupnya dengan keutamaan. Hukum muamalatnya (pergaulan 
sesama manusia) bertujuan mencegah keburukan dan 
menciptakan kemanfaatan. Hukum-hukum Syar’iatnya tidak 
mengistimewakan satu golongan atas golongan yang lain. Di 
hadapan syariat Islam, semua kaum muslimin berkedudukan sama, 
baik laki-laki maupun perempuan. 

Allah SWT. mensyari`atkan perkawinan kepada manusia 
karena tidak ingin menjadikan manusia seperti binatang yang 
hidup bebas mengikuti nalurinya dan berhubungan antara jantan 
dan betinanya secara anarki, dan tidak ada satu aturan, tapi demi 
menjaga kehormatan dan martabat kemuliaan manusia selaku 
khalifah Allah di muka bumi, maka diadakan hukum yang sesuai 
dengan martabatnya, sehingga hubungan antara laki-laki dan 
perempuan diatur secara terhormat dan berdasarkan saling ridha-
meridhai, dan upacara ijab qabul sebagai lambang dari rasa ridha. 

Satu hal yang erat hubungannya dengan perkawinan adalah 
mahar. Mahar merupakan pemberian wajib dari laki-laki kepada 
perempuan sebagai akibat dari adanya ijab qabul antara kedua 
pihak. Mahar tidak boleh hanya disebutkan lewat kata-kata secara 
dusta dan tidak ada kenyataannya. Laki-laki harus menyerahkan 
mahar itu kepada istri dengan suka rela dari hatinya. 

Wanita juga harus menerima mahar itu dengan senang hati 
sebagai penghormatan terhadap martabatnya, tidak untuk 
membelinya dengan sejumlah uang. Jika demikian, maka wanita 
(calon istri) mempunyai hak penuh dalam menentukan berapa 
besar mahar yang diinginkannya. Mengingat mahar adalah hak 
prerogatif wanita, maka kewajibannya tergantung kepada wanita, 
artinya jika wanita mau saja dikawini oleh pria tanpa mahar, tidak 
ada yang mencegahnya. Sebaliknya, jika ia bertahan tak kawin 
tanpa mahar, juga tak ada yang memaksanya, itulah yang dimaksud 
bahwa mahar adalah hak penuh wanita, tak seorangpun dapat 
mengganggu dan mencampurinya.35 

Secara Syariat, mahar harus berupa harta benda yang harus 
diberikan laki-laki kepada wanita karena adanya aqad pernikahan 

                                                 
35 Nasharudin Baidan, Tafsir bi Al-ra’yi, h. 80. 



 

Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari’at dan Tradisi… 

81 

dengannya. Andaikata laki-laki diperbolehkan menikahi tanpa 
mahar, tentu ini merupakan tindakan pelecehan terhadap wanita 
dan kedudukannya, lalu seorang laki-laki akan melihatnya dengan 
pandangan menghina dan meremehkan, sebab dia tidak merasa 
kehilangan apa-apa untuk menikahinya, dia merasa berkuasa 
untuk melakukan perceraian. Maka diwajibkannya mahar bisa 
menumbuhkan perasaan bagi laki-laki bahwa istri tidak seenaknya 
saja dia dapatkan, kecuali setelah mengeluarkan harta, dan setelah 
istri didapatkan, diapun tidak bisa berbuat semaunya.36 

Pengarang Al Bada’i Fi manafi’il Mahr, berkata: zat yang 
mewajibkan pernikahan tidak mensyariatkan hanya terbatas pada 
pernikahan itu sendiri, tapi di sana sebagai tujuan yang lain. 
Pernikahan tidak dapat diperoleh kecuali dengan niat untuk terus 
mempertahankannya. Ketetapan untuk menikah tidak akan 
berlanjut kecuali dengan kewajiban mahar pada saat aqad,  karena 
banyak sebab yang bisa mendorong suami untuk menceraikan 
istrinya. Andaikata tidak diwajibkan mahar pada saat aqad nikah, 
tentu suami tidak merasa peduli terhadap hilangnya hak miliknya 
hanya karena sebab yang remeh di antara keduanya. Tujuan dan 
kemaslahatan perkawinan tidak bisa diperoleh hanya keserasian 
semata dan keserasian tidak akan didapatkan kecuali dengan 
mengeluarkan harta suami sampai ke jenjang perkawinan, sebab 
suatu tujuan yang diperoleh dengan cara yang gampang, tentu ia 
akan tampak remeh. Selagi wanita mudah didapat oleh suami, 
maka ketakutan akan selalu menghantui sang wanita dan tujuan 
perkawinan pun tidak tercapai.37 

Islam mewajibkan mahar  atas suami dan tidak mewajibkan 
atas istri, karena mempertimbangkan tabiat penciptaan masing-
masing antara keduanya dan fitrahnya yang lurus, yang sesuai 
dengan hukum alam serta risalah keduanya dalam kehidupan. 
Karena laki-laki diberi kekuatam fisik, kemampuan menggali mata 
pencaharian, kesempurnaan akal, kecakapan mengetahui celah-
celah kehidupan dan bertindak secara cepat, maka Allah 
membebankan kewajiban mencari mata pencaharian, memberi 
nafkah dan membayar mahar merupakan bagian dari pemberian 
nafkah, maka sudah tepat kalau laki-laki dibebani mahar. 

                                                 
36 Muhammad Bin Abdullah Sulaiman Arafah, Hak dan Peran Aktif  Wanita 

Muslimah, ( Solo: Hazanah Ilmu, 1994), cet. ke-1, h. 76. 
37 Muhammad Bin Abdullah Sulaiman Arafah, Hak dan Peran, h. 76-77 



 

Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84 

82 

Sedangkan wanita, karena kelemahannya dalam medan 
penghimpunan, kekuatan fisiknya dan lain-lainnya dari 
kekhususan kaum laki-laki, dan karena Allah telah memberinya 
kehalusan, kesabaran, perasaan yang sensitif dan halus, maka Allah 
memberinya beban agar menjadi penyebab ketentraman bagi suami 
dan anak-anaknya serta bertugas mengurusi rumah tangga. Adanya 
keharusan bagi laki-laki memberi mahar, juga merupakan 
perlindungan bagi wanita, agar tidak mempertaruhkan 
kehormatannya sekedar untuk mendapatkan harta benda, atau dia 
mau menikah karena lebih mementingkan mahar tersebut, seakan-
akan mahar itulah yang dicari. 

Mahar yang diberikan pada saat aqad nikah, menjadi hak istri 
secara murni dan menjadi miliknya seperti yang ditetapkan oleh 
Islam, tak seorang pun dari para walinya bersekutu dalam masalah 
mahar, apalagi menguasai dan mempergunakannya, dia berhak 
menjual, menghibahkan, menshadaqahkan maupun 
meminjamkannya.38 Apabila istri meninggal sebelum mendapatkan 
hak maharnya atau sebagian di antaranya, maka itu merupakan 
barang peninggalan yang harus dipenuhi oleh suaminya, dan 
apabila suami meninggal sebelum dia memenuhi maharnya maka 
mahar itu termasuk hutangnya 

Catatan akhir 

Diperkenalkannya mahar dalam Islam adalah suatu rencana 
yang sangat bijaksana yang digunakan dalam konteks penciptaan 
alam untuk menjaga keseimbangan dalam hubungan suami istri 
dan untuk memelihara persatuan di antara mereka. Mahar 
merupakan suatu pengikat hubungan antara suami istri agar 
supaya suami tidak bisa begitu saja melepaskan ikatannya dengan 
istri tanpa ada suatu sebab yang signifikan yang menjadikan suami 
istri itu berpisah.  

Dengan diberikannya mahar terhadap istri menjadi suatu 
tanda bahwa seorang suami telah menyatakan bahwa dia mampu 
utnuk menghidupi dan mampu untuk menjalankan suatu bahtera 
kehidupan yang begitu berat dan banyak cobaan yang akan dia 
hadapi, dan seorang istri dengan menerima pemberian mahar dari 
suaminya menjadi suatu pertanda bahwa istri telah rela 
kehidupannya diatur dan dipimpin oleh suaminya, dan dia harus 

                                                 
38 Muhammad Bin Abdullah Sulaiman Arafah, Hak dan Peran, h. 78. 



 

Muhammad Mutawali & Rahmah Murtadha, Mahar: Antara Syari’at dan Tradisi… 

83 

taat dan patuh terhadap apa yang telah diperintahkan oleh suami 
kecuali bertentangan dengan perintah Ilahi. 

Adapun bentuk mahar, syari’at Islam tidak menentukannya, 
karena mahar boleh berupa apa saja yang dapat diambil 
manfaatnya dan mempunyai nilai di mata istrinya. Mahar boleh 
berupa sebuah cincin dari besi seperti yang dialami oleh sahabat 
Nabi yang telah membayar mahar hanya dengan sebuah cincin dari 
besi, dikarenakan ketidakmampuannya, maka Rasulullah 
membolehkannya mengawini wanita tersebut, karena dilihat dari 
segi keikhlasan dan segi ibadahnya, maka mahar tetap dibayar 
walau dengan apapun asalkan mempunyai manfaat dan nilai, 
bahkan mahar boleh dibayar dengan jasa atau tenaga, seperti 
mengajarkan ayat-ayat Al-Qur’an  yang benar-benar sudah dia 
kuasai. Tapi, yang paling penting dari itu semua, apakah dia mau 
dikawini dengan mahar yang nilainya kecil atau tidak, apabila istri 
bersedia dikawini dengan mahar yang kecil, maka tidak ada yang 
berhak untuk melarangnya, dan begitu pula sebaliknya jika istri 
tidak bersedia atau tidak setuju untuk dikawini dengan mahar 
yang kecil, maka tidak ada yang bisa menentang kehendaknya, 
karena hak mahar adalah di tangan istri dan itu merupakan hak 
prerogatif darinya. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Abdurrahman, Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, Jakarta: 
Akapress, 1992, cet. ke-1. 

Abdurrahman, Perkawinan dalam Syariat Islam, Jakarta: PT. Rimeka 
Cipta, 1992, Cet. Ke-1. 

Al-Baghdadi, Abdurrrahman, Emansipasi adakah dalam Islam, Jakarta 
: Gema Insani Press, cet. ke-7. 

Albar, Muhammad, Wanita Karir dalam Pertimbangan Islam, 
terjemahan, Jakarta : Pustaka Azzam, 1998, cet, ke-1. 

Arafah, Muhammad bin Abdullah Sulaiman, Hak dan Peran Aktif  
Wanita Muslimah,  Solo: Hazanah Ilmu, 1994, cet. ke-1. 

As-San’ani, Muhammad Ibn Ismail, Subul As-Salam, Beirut: Dar Al 
Fikr, Juz-3. 

Baidan, Nasaruddin, Tafsir bi Al-ra’yi, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 
1999, Cet.ke-1. 

Daly, Peunoh, Hukum perkawinan Islam,  Jakarta: Bulan Bintang, 
1988. 



 

Volume 6, No. 1 (Juni) 2020, h. 65-84 

84 

Mujieb, M. Abdul, Mabrur Thalhah, Syafi’ah AM, Kamus Istilah 
Fiqh,  Jakarta: Pustaka Firdaus, 1995, cet, ke-2. 

Mukhtar, Kamal, Asas-asas Hukum Islam tetntang perkawinan, Jakarta: 
Bulan Bintang, 1974, cet, ke-3. 

Muthahari, Mutadha, Hak-Hak Wanita dalam Islam, Jakarta: Lentera 
Basritama, 1995, cet, ke-3. 

Nasucha, Achmad Masruch, Kaum Wanita dan Pembelaan Islam,  
Semarang: CV. Toha Putra, 1993. 

Rahman, Bakri A. dan Ahmad Sukardja, Hukum perkawinan menurut 
Islam dan UU Hukum Perdata/BW, Jakarta: Hidakarya, 1981. 

Rasyid, Sulaiman, Fiqh Islam, Bandung : Sinar Baru Al-Gensindo, 
1995, Cet. ke-28. 

Ridha, Al-Imam Muhammad Rasyid, Tafsir Al-Manar, Beirut: Dar 
Al-Ma’rifah, juz ke-4. 

Sabiq, Sayyid, Fiqh  As-Sunnah, Jilid 6, Bandung: PT. Al-ma’arif, 1987,  
Cet. ke-5. 

Sastroatmojo, Asro dan Wasit Aulawi, Hukum Pernikahan di 
Indonesia, Jakarta: Bulan Bintang, 1974, cet, ke-1. 


