
20 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam  

 

Vol.6  No.2  (Desember) 2020, h. 20-39 ISSN 2442-6938 
 

 

 
MISI  KERASULAN  NABI  MUHAMMAD  SAW 
(Strategi Politik Nabi SAW Dalam Berdakwah) 

 

Oleh:  Hendra 
Program Studi Magister Ilmu Agama Islam, Fakultas Falsafah 

dan Peradaban Universitas Paramadina Jakarta.  
Email: aisyahhendra173@gmail.com  

 

 

Abstrak: Tulisan ini berusaha untuk memaparkan upaya yang dilakukan oleh Nabi 
Muhammad SAW untuk menciptakan sebuah tatanan kehidupan yang berperadaban. Oleh 
karenanya setelah  beliau hijrah ke Madinah barulah upaya ini mulai terlihat peluangnya. 
Di Madinah, Rasulullah SAW, selain sebagai pemimpin agama, beliau pun sebagai kepala 
negara dan kepala pemerintahan. Karenanya, secara politik beliau punya peranan yang 
sangat penting untuk melaksanakan misi kerasulannya, dalam menyampaikan dakwah 
Islam. Dakwah Nabi Muhammad berawal dari keluarganya sendiri, Siti Khadijah, 
isterinya kemudian kepada kaum kerabatnya, kemudian mereka dikenal dengan 
Assabiqunal awwaluna, yang berarti orang-orang yang pertama memeluk Islam. Dalam 
rentang waktu 23 tahun Rasulullah SAW telah berhasil mengubah tatanan masyrakat 
yang berkelanjutan, dari politeisme menuju monoteisme, dari kesukuan menjadi 
nasionalisme dan pada akhirnya menjadi internasionalisme.  
 

Kata kunci: Misi, Kerasulan, Strategi, Politik, Dakwah. 

 

 

Pendahuluan  
Terdapat sejumlah argumentasi yang dapat digunakan untuk 

menyatakan bahwa misi ajaran Islam sebagai pembawa rahmat bagi 
seluruh alam. Argumentasi tersebut dapat dikemukakan sebagai 
berikut. 

Pertama, untuk menunjukkan Islam sebagai pembawa rahmat 
dapat dilihat dari pengertian Islam itu sendiri. Kata Islam makna 
aslinya masuk dalam perdamaian, dan orang muslim ialah orang yang 
damai dengan Allah dan damai dengan manusia. Damai dengan Allah, 
artinya berserah diri sepenuhnya kepada kehendak-Nya, dan damai 
dengan manusia bukan saja berarti mencegah manusia dari berbuat 
jahat dan sewenang-sewenang kepada sesamanya, melainkan pula ia 

mailto:aisyahhendra173@gmail.com


21 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 
 

 

berbuat baik kepada sesamanya. Dua pengertian ini dinyatakan 
dalam Al-Qur’an Al-Karim sebagai inti agama Islam yang sebenarnya.1 
Al-Qur’an menyatakan sebagai berikut: 
Tidak! Barangsiapa menyerahkan diri sepenuhnya kepada Allah, dan 
dia berbuat baik, dia mendapat pahala disisi Tuhannya dan tidak ada 
rasa takut pada mereka dan mereka tidak bersedih hati. (Q.S Al-
Baqarah:112)2  
 Dengan demikian, dari sejak semula, Islam adalah agama 
perdamaian, dan dua ajaran pokoknya, yaitu keesaan Allah, dan 
kesatuan atau persaudaraan umat manusia,menjadi bukti yang nyata 
bahwa agama Islam selaras benar dengan namanya.3 
 Kedua, misi ajaran Islam sebagai pembawa rahmat dapat 
dilihat dari peran yang di mainkan Islam dalam menangani berbagai 
problematika agama, sosial, ekonomi, politik, hukum, pendidikan, 
kebudayaan, dan sebagainya. Dari sejak kelahirannya lima belas abad 
yang lalu, Islam senantiasa hadir memberikan jawaban terhadap 
permasalahan di atas. Islam, sebagaimana dikatakan H.A.R. Gibb 
bukan semata-mata ajaran tentang keyakinan saja, melainkan sebagai 
sebuah sistem kehidupan yang multi dimensional. Berkenaan dengan 
peran Islam yang demikian itu, Syaikh Al-Nadwi dalam bukunya 
Madza khasira Al-Alam bi Inhithat al-muslimin (Kerugian Apa Yang 
Diderita Dunia Akibat Kemerosotan Dunia) mengatakan bahwa pada 
saat Islam datang ke muka bumi keadaan dunia tak ubahnya seperti 
baru saja dilanda gempa yang dahsyat. Disana sini terdapat bangunan 
yang roboh rata dengan tanah, tiang yang bergeser, genteng pecah 
hancur berantakan, harta benda tertimbun tanah dan jiwa manusia 
melayang. Demikian pula keadaan masyarakat baik dari segi sosial, 
ekonomi, politik, pendidikan, kebudayaan, dan sebagainya dalam 
keadaan berantakan dan kacau balau.4 Dalam keadaan dunia yang 
demikian itulah Nabi Muhammad SAW membawa ajaran Islam. H.A.R. 
Gibb mengatakan, bahwa Islam bukan hanya berisi ajaran etika 
melainkan sebagai sistem kehidupan yang multi dimensional.5 

Sebelum Nabi wafat, beliau telah menciptakan kondisi untuk 

 
1Nata, Abuddin,  Metodologi Studi Islam, (Jakarta:Rajawali Pers, 2010), 

Cet. XVII, h. 97. 
2Al-Qur’an dan Terjemahnya, Departemen Agama RI, (Bandung: CV. 

Diponegoro, 2006),  Cet. X, h.14. 
3Nata, Abuddin, Metodologi Studi Islam, h.98.  
4Nata, Abuddin, Metodologi Studi Islam, h.99.  
5Nata, Abuddin, Metodologi Studi Islam, h.99.  



22 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam  

 

terbinanya persaudaraan universal yang berdasarkan iman. Sebuah 
prinsip pengganti yang jauh lebih kuat daripada kesetiaan ikatan 
darah dan kesukuan bangsa Arab. Dengan demikian Ummah 
muslimah,yaitu komunitas muslim sebagai suatu jalinan masyarakat, 
dengan prinsip-prinsip solidaritas internalnya, telah tercipta melalui 
misi kerasulan Nabi Muhammad SAW, walaupun masyarakat tersebut 
nantinya mengalami perkembangan-perkembangan penting lebih 
lanjut, termasuk bergabungnya dalam masyarakat Islam bangsa-
bangsa non Arab yang jumlahnya jauh melebihi orang-orang Arab 
sendiri.6  

 
Pembahasan 
A. SIRAH NABI MUHAMMAD SAW 

1. Arab Pra Islam 

Bangsa Arab mempunyai akar panjang dalam sejarah, 
mereka termasuk ras atau rumpun bangsa caucasoid, dalam 
subras mediterranian yang anggotanya meliputi wilayah sekitar 
laut tengah, Afrika Utara, Arabia, dan Irania.7 

 
Bangsa Arab hidup berpindah-pindah, nomaden, karena 

tanahnya terdiri atas gurun pasir yang kering dan sangat sedikit 
turun hujan. Perpindahan mereka dari satu tempat ke tempat 
lain mengikuti tumbuhnya stepa atau padang rumput yang 
tumbuh secara alami di tanah Arab di sekitar oasis atau 
genangan air setelah turun hujan. Padang rumput diperlukan 
oleh bangsa Arab yang disebut juga Badawi, Badawah, Badui, 
untuk menggembalakan ternak mereka berupa domba, unta, 
dan kuda, sebagai binatang unggulannya. Mereka mendiami 
wilayah Jazirah Arab yang dahulu merupakan sambungan dari 
wilayah gurun yang membentang dari Gurun Gobi di Cina. 
Wilayah itu sangat kering dan panas karena uap air laut yang 
ada di sekitarnya (Laut Merah, Lautan Hindia, dan Laut Arab) 
tidak memenuhi kebutuhan untuk mendinginkan daratan luas 
yang berbatu.8 

 

 
6Fazlur Rahman, Islam, (Terjemahan Ahsin Mohammad), (Bandung: 

Pustaka, 2000), Cet .IV, h.23.  
7Supriyadi, Dedi, Sejarah Peradaban Islam, (Bandung: Pustaka Setia, 

2008), Cet. X, h.47  
8Supriyadi, Dedi, Sejarah Peradaban Islam, h.47.  



23 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 
 

 

Bila dilihat dari asal usul keturunan, penduduk Jazirah Arab 
dapat dibagi menjadi dua golongan besar yaitu Qahthaaniyuun 
(keturunan Qahthan) dan Adnaaniyuun (keturunan Ismail ibn 
Ibrahim). Pada mulanya wilayah utara di duduki golongan 
Adnaaniyuun,  dan wilayah selatan di diami golongan 
Qahthaaniyuun. Akan tetapi, lama kelamaan kedua golongan itu 
membaur karena perpindahan-perpindahan dari utara ke 
selatan atau sebaliknya.9  

 
Masyarakat, baik nomadik maupun yang menetap, hidup 

dalam budaya kesukuan Badui. Organisasi dan identitas sosial 
berakar pada keanggotaan dalam suatu rentang komunitas yang 
luas. Kelompok beberapa keluarga membentuk kabilah (clan). 
Beberapa kelompok kabilah membentuk suku (tribe) dan 
dipimpin oleh seorang syekh. Mereka sangat menekankan 
hubungan kesukuan sehingga kesetiaan atau solidaritas 
kelompok menjadi sumber kekuatan bagi suatu kabilah atau 
suku. Mereka suka berperang. Karena itu peperangan antar suku 
sering sekali terjadi. Sikap ini tampaknya telah menjadi tabiat 
yang mendarah daging dalam diri orang Arab. Dalam masyarakat 
yang suka berperang tersebut, nilai wanita menjadi sangat 
rendah. Situasi seperti ini terus berlangsung sampai agama Islam 
lahir. Dunia Arab ketika itu merupakan kancah peperangan 
terus-menerus.10 

 
2. Al-Qur’an dan Bibel Tentang Nabi Muhammad SAW 

a. Dalam Al-Qur’an  

Al-Qur’an merupakan saksi pertama yang menyatakan 
bahwa kelahiran Nabi Muhammad SAW termaktub dalam 
kitab Taurat dan Injil, sebagaimana firman-Nya: 
(Yaitu) orang-orang yang mengikuti Rasul, Nabi yang 
Ummi (tidak bisa baca   tulis) yang namanya mereka 
dapati tertulis di dalam Taurat dan Injil....(Al-A’raf: 157).11 

b. Dalam Bibel 

Apa yang termaktub dalam surah Al-A’raf ayat 
156 tadi banyak termaktub dalam Bibel. Penulis 
mengambil contoh dalam kitab Kejadian, 16: 10,  

 
9Yatim, Badri, Sejarah Peradaban Islam, (Jakarta: Rajawali Pers, 2000), 

Cet. X, h.10.  
10Yatim, Badri, Sejarah Peradaban Islam, h.10-11. 
11 Al-Qur’an dan Terjemahnya, Departemen Agama RI, h.135. 



24 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam  

 

dan juga kitab kejadian, 12: 2-3, dimana dinyatakan; 
Dan lagi kata malaikat Tuhan kepadanya (Hagar): 
“Bahwa aku akan   memperbanyakkan amat anak 
buahmu, sehingga tidak terpermanai banyaknya. 
(Kejadian, 16: 10)12 
 Kitab kejadian, 16: 10, tersebut di atas, 
menunjukkan bahwa Hagar (Hajar), ibu Nabi Ismail 
AS itu keturunannya amat sangat banyaknya, 
sehingga memenuhi muka bumi ini. Hal itu terbukti 
dengan nyata sekali. Nabi Ismail itu adalah 
keturunan dari Siti Hajar, dan dari Nabi Muhammad 
itu adalah keturunan dari Nabi Ismail. Maka lantaran 
Nabi Muhammad itulah keturunan Siti Hajar menjadi 
suatu bangsa yang besar di muka bumi ini, ialah 
umat Islam.13   
 Juga dinyatakan: 
“Maka Aku menjadikan dikau suatu bangsa yang 
besar dan Aku akan memberkati engkau dan 
membesarkan namamu; maka hendaklah engkau 
menjadi suatu berkat”. (Kejadian, 12: 2) 
“Maka Aku akan memberi berkat kepada 
barangsiapa yang memberkati engkau dan Aku akan 
memberi laknat kepada barangsiapa yang 
melaknatkan dikau; maka dari dalammu juga segala 
bangsa  yang di atas bumi akan beroleh berkat.” 
(Kejadian, 12: 3) 
 Kitab Kejadian, 12: 2 dan 3 di atas menunjukkan, 
bahwa lantaran Nabi Muhammad-lah maka 
keturunan Nabi Ibrahim menjadi suatu umat yang 
besar di segenap penjuru dunia, yaitu umat Islam. 
Karena yang selalu memohonkan “berkah” untuk 
Nabi Muhammad sebagaimana Tuhan telah 
memberkahi kepada Nabi Ibrahim itu tidak lain dari 
umat Islam, yakni pada tiap-tiap hari pada waktu 

 
12Chalil, Moenawar, Kelengkapan Tarikh Nabi Muhammad SAW, (Buku 

Pertama), (Jakarta: PT Bulan Bintang, 1993),  Cet. I, h.137.  
13Chalil, Moenawar, Kelengkapan Tarikh Nabi Muhammad SAW, h.137-

138.  



25 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 
 

 

shalatnya.14 
3. Silsilah Keturunan Nabi Muhammad SAW 

Nabi Muhammad SAW adalah anggota Bani Hasyim, 
suatu kabilah yang kurang berkuasa dalam suku Quraisy. 
Kabilah ini memegang jabatan siqayah. Nabi Muhammad 
lahir dari keluarga terhormat yang relatif miskin. Ayahnya 
bernama Abdullah anak Abdul Mutalib, seorang kepala 
suku Quraisy yang besar pengaruhnya. Ibunya adalah 
Aminah binti Wahab dari Bani Zuhrah. Tahun kelahiran 
Nabi dikenal dengan nama tahun gajah (570 M). 
Dinamakan demikian karena pada tahun itu pasukan 
Abrahah, gubernur kerajaan Habsy (Ethopia), dengan 
menunggang gajah menyerbu Mekah untuk 
menghancurkan Ka’bah.15 

 
Jika ditelusuri silsilah Nabi Muhammad SAW dapat dilihat 

dari pihak ayah dan ibunya, sebagai berikut: Dari Pihak 
Ayahnya: Muhammad bin Abdullah, bin Abdul Muthalib, bin 
Hasyim, bin Abdul Manaf, bin Qushayyi, bin Kilab, bin Murrah, 
bin Ka’ab, bin Luayyi, bin Ghalib, bin Fihr, bin Malik, bin Nadhar, 
bin Kinanah, bin Khuzaimah, bin Mudrikah, bin Ilyas, bin 
Mudhar, bin Nizar, bin Ma’ad, bin Adnan. Dari Pihak Ibunya: 
Muhammad bin Aminah, binti Wahbin, bin Abdi Manaf, bin 
Zuhrah, bin Kilab, bin Murrah, bin Ka’ab, bin Luayyi, bin Ghalib, 
bin Fihr, bin Malik, bin Nadhar, bin Kinanah, bin Khuzaimah, bin 
Mudrikah, bin Ilyas, bin Mudhar, bin Nizar, bin Ma’ad, bin 
Adnan.16 

 
Jelaslah bahwa silsilah Nabi SAW dari pihak ayahnya dan 

ibunya, bertemu pada nenek yang kelima dari pihak ayah, ialah 
Kilab bin Murrah. Karena Kilab mempunyai dua orang anak 
lelaki, masing-masing bernama Qushayyi dan Zuhrah. Qushayyi 
itulah yang menurunkan Abdullah, dan Zuhrah itulah yang 
menurunkan Aminah. Jadi Abdullah dan Aminah adalah satu 
bangsa (bangsa Quraisy) dalam satu negeri (Hijaz) dan dalam 
satu keturunan yang dekat sekali.17  

 

 
14Chalil, Moenawar, Kelengkapan Tarikh Nabi Muhammad SAW, h.138. 
15Yatim, Badri, Sejarah Peradaban Islam, (Jakarta: Rajawali Pers, 2000), 

Cet. X, h.16.  
16Chalil, Moenawar, Kelengkapan Tarikh Nabi Muhammad SAW, h.73-74. 
17Chalil, Moenawar, Kelengkapan Tarikh Nabi Muhammad SAW, h.74.  



26 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam  

 

Perlu dicatat, bahwa silsilah keturunan Nabi Muhammad 
SAW itu adalah orang-orang pilihan, sebagaimana pernah beliau 
menyatakan dengan sabdanya: 

“Aku Muhammad bin Abdullah bin Abdul Muthalib. 
Sesungguhnya Allah telah menciptakan makhluk, maka Dia 
telah menjadikan aku dalam sebaik-baik bagian  mereka, 
kemudian Dia menjadikan mereka dua bagian, maka Dia 
menjadikan aku dalam sebaik-baik bagian mereka; kemudian 
Dia menjadikan mereka beberapa kabilah, maka Dia 
menjadikan aku dalam sebaik-baik Kabilah mereka; kemudian 
Dia menjadikan mereka beberapa keluarga, maka Dia 
menjadikan aku dalam sebaik-baik keluarga mereka dan 
sebaik- baik diri di antara mereka.” (Riwayat at-Turmuzi dari 
Abbas bin Abdul Muththalib RA). 

Beliau pernah pula bersabda: 
 
“Sesungguhnya Allah telah memilih Ismail, menjadi anak Ibrahim, 

dan Dia telah memilih   keturunan Kinanah, dan Dia telah 
memilih keturunan Hasyim dari Quraisy, dan Dia telah memilih 
aku dari keturunan Hasyim.” (Riwayat at-Turmuzi dari Watsilah 
al-Asqa RA).18 

        
Inilah di antara sabda Nabi SAW sendiri yang menunjukkan bahwa 

pribadi beliau itu adalah keturunan orang-orang pilihan; dan dari 
hadits yang kedua itu jelaslah bagi kita, bahwa beliau adalah 
keturunan dari Nabi Ismail putra Nabi Ibrahim AS.19 

  
4. Masa Awal Kenabian Hingga Hijrah 

Dalam lingkungan gelap Jazirah Arab itu, yang orang bisa 
menyebutnya- tanpa bermaksud berlebih-lebihan-sebagai 
kubangan kemalangan dan pusat penindasan serta kebejatan 
dari sebuah dunia yang penuh dengan kezaliman dan tirani, 
Allah SWT mengutus rasul-Nya dan menjadikannya sebagai 
rahmat bagi manusia di seluruh jagat raya. Allah SWT 
memerintahkannya untuk menyeru umat manusia kepada 
Tauhid dan menyembah Allah Yang Maha Esa dengan menyeru 
mereka berbuat adil, beramal saleh, dan memperkuat ikatan 
sosial, serta membangkitkan mereka untuk selalu berpegang 
pada kebenaran serta membangkitkan mereka untuk selalu 

 
18Chalil, Moenawar, Kelengkapan Tarikh Nabi Muhammad SAW, h.76. 
19Chalil, Moenawar, Kelengkapan Tarikh Nabi Muhammad SAW, h.76. 



27 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 
 

 

berpegang pada kebenaran dengan bersungguh-sungguh. Allah 
SWT menugaskannya untuk meletakkan pondasi bagi 
kebahagiaan manusia atas dasar keimanan, ketakwaan kepada 
Allah, kerjasama, dan pengorbanan diri.20  

 
Rasulullah SAW pertama-tama ditugaskan membangun basis 

bagi misinya, dan karena beliau berada dalam lingkungan yang 
penuh kepongahan, kekejaman dan penindasan, maka beliau 
pertama-tama mendakwahkan ajaran-ajarannya hanya 
dikalangan orang-orang yang diharapakan bisa dan mau 
menerima.21  

 
Mula-mula diajaknya isterinya, khadijah, untuk beriman dan 

menerima petunjuk-petunjuk Allah, kemudian di ikuti oleh anak 
angkatnya Ali bin Abi Thalib (anak pamannya) dan Zaid bin 
Harisah (seorang pembantu rumah tangganya, yang kemudian 
diangkat menjadi anak angkatnya). Kemudian ia mulai dengan 
seruannya kepada sahabat karib yang telah lama bergaul 
dengannya seperti Abu Bakar Siddiq, yang segera menerima 
ajakannya. Dan secara berangsur-angsur ajakan tersebut 
disampaikan secara lebih meluas, tetapi masih terbatas di 
kalangan keluarga dekat dari suku Quraisy saja. Maka 
berimanlah antara lain: Usman bin Affan, Zubair bin Awwam, 
Sa’ad bin Abi Waqas, Abdurrahman bin Auf, Talhah bin 
Ubaidillah, Abu Ubaidillah bin Jarrah, Arqom bin Abil Arqam, 
Fatimah binti Khattab bersama suaminya Said bin Zaid, dan 
beberapa orang lainnya. Mereka itulah orang-orang yang mula-
mula masuk Islam (assabiqunal awwaluna), dan mereka secara 
langsung diajar dan di didik oleh Nabi untuk menjadi muslim dan 
siap menerima dan melaksanakan petunjuk dan perintah dari 
Allah yang akan turun kemudian.22 

 
Orang-orang Arab, khususnya orang-orang Mekkah 

memberikan reaksi keras dan sengit atas risalah Nabi SAW. Ini 
khususnya setelah didakwahkan secara terang-terangan. Kaum 
kafir dan musyrik menjawab seruan suci ini dengan kekejaman 

 
20Thabatha’i, Allamah Sayyid Muhammad Husain, Inilah Islam: Upaya 

Memahami Seluruh Konsep Islam Secara Mudah, (Terjemahan Ahsin Mohammad), 

(Jakarta: Pustaka Hidayah, 1992), Cet. I, h.80.   
21 Thabatha’i, Allamah Sayyid Muhammad Husain, Inilah Islam, h.80. 
22Zuhairini, dkk, Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 2010), 

Cet. X, h.21-22.  



28 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam  

 

yang biadab. Mereka tidak menanggapinya dengan argumentasi 
yang masuk akal.23  

 
Lambat laun, keadaan kaum muslim bertambah 

menyedihkan. Rasulullah memberi izin kepada kepada para 
pengikutnya berhijrah ke Ethopia –yang jaraknya sejauh 
beberapa hari perjalanan dari tempat sumber penderitaan 
mereka. Serombongan pengikut Nabi yang dipimpin oleh Ja’far 
bin Abi Thalib (salah seorang sahabat Rasul yang terpilih) 
melakukan hijrah.24  

 
Ja’far bin Abi Thalib pergi menghadap raja dan berbicara 

kepadanya, pemuka-pemuka istana, pendeta-pendeta Kristen 
dan bangsawan-bangsawannya. Dia melukiskan sosok cemerlang 
Rasulullah SAW, menjelaskan prinsip-prinsip Islam yang agung, 
dan membaca beberapa ayat dari Surah Maryam.25 

 
Kata-kata Ja’far yang lembut dan santun membuat raja dan 

orang-orang lain menitikkan air mata. Raja menolak permintaan 
orang-orang kafir Mekkah dan juga menolak hadiah-hadiah yang 
mereka bawa. Kemudian beliau memerintahkan agar di ambil 
langkah-langkah guna memberi kenyamanan bagi para muhajir 
tersebut.26  

 
Setelah terjadinya peristiwa ini, orang-orang kafir membuat 

suatu perjanjian untuk memutuskan hubungan dengan Bani 
Hasyim, keluarga dan pendukung Rasulullah SAW. Mereka 
memutuskan semua hubungan sosial dan komersial dengan Bani 
Hasyim. Sebuah pernyataan yang ditandatangani tentang hal itu 
digantungkan di Ka’bah.27  

 
Pada tahun yang sama ketika Rasulullah SAW dan Bani 

Hasyim keluar dari Syi’ib Abu Thalib (tahun ketiga belas 
kenabian), beliau mengadakan perjalanan singkat ke Thaif 
(sebuah kota berjarak sekitar seratus kilometer dari Mekkah). 
Rasulullah SAW menyeru orang-orang Thaif kepada Islam, 
namun orang-orang bodoh dan jahil di kota itu berhamburan 

 
23Thabatha’i, Allamah Sayyid Muhammad Husain, Inilah Islam, h.80-81.  
24Thabatha’i, Allamah Sayyid Muhammad Husain, Inilah Islam, h.81.  
25Thabatha’i, Allamah Sayyid Muhammad Husain, Inilah Islam, h.81-82.  
26Thabatha’i, Allamah Sayyid Muhammad Husain, Inilah Islam, h.82.  
27Thabatha’i, Allamah Sayyid Muhammad Husain, Inilah Islam, h.82.  



29 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 
 

 

keluar dari berbagai penjuru, melontarkan sumpah serapah, 
melemparinya dengan batu, dan akhirnya memaksa beliau 
keluar dari kota itu.28 

 
Rasulullah SAW kembali ke Mekkah dan menetap di sana 

selama beberapa waktu. Namun karena hidup beliau 
terancam,beliau tidak muncul di muka umum. Ancaman demi 
ancaman terus di alami oleh Rasulullah, sampai akhirnya para 
pemimpin Quraisy berkumpul di suatu majelis yang dikenal 
dengan Darun –Nadwah. Disana mereka menyusun suatu 
strategi untuk membunuh Nabi SAW, namun Allah melindungi 
Rasul-Nya. Usaha para pemimpin Quraisy tersebut gagal. 
Rasulullah pun hijrah ke Madinah yang ditemani oleh Abu 
Bakar.29 

 
5. Pembentukan Negara Madinah30 

Setelah tiba dan diterima penduduk Yatsrib (Madinah), Nabi 
resmi menjadi pemimpin penduduk kota itu. Babak baru dalam 
sejarah Islam pun di mulai. Berbeda dengan periode Mekkah, 
pada periode Madinah, Islam merupakan kekuatan politik. 
Ajaran Islam yang berkenaan dengan kehidupan masyarakat 
banyak turun di Madinah. Nabi Muhammad mempunyai 
kedudukan bukan saja sebagai kepala agama, tetapi juga sebagai 
kepala negara. Dengan kata lain dalam diri Nabi terkumpul dua 
kekuasaan, kekuasaan spritual dan kekuasaan duniawi. 
Kedudukannya sebagi rasul secara otomatis merupakan kepala 
negara.31 

 
Dalam rangka memperkokoh masyarakat dan negara baru 

itu, ia segera meletakkan dasar-dasar kehidupan bermasyarakat, 
yaitu: 

 
28Thabatha’i, Allamah Sayyid Muhammad Husain, Inilah Islam, h.82.  
29Thabatha’i, Allamah Sayyid Muhammad Husain, Inilah Islam, h.82-83.  
30Madinah nama asalnya adalah Yatstsrib, kemudian dirubah oleh Nabi 

SAW dengan nama Madinah (Madinat Ar Rasul, Madinah An- Nabi, atau Madinah 

Al-Munawwarah). Perubahan nama yang bukan terjadi secara kebetulan, tetapi 

perubahan nama yang menggambarkan cita-cita Nabi Muhammad SAW, yaitu 

membentuk masyarakat yang tertib dan maju dan berperadaban. Oleh karena  itu, 

perkataan Madinah dalam peristilahan masyarakat modern, menunjuk pada semangat 

dan pengertian civil society, suatu istilah Inggris yang berarti “masyrakat sopan, 

beradab, dan teratur” dalam bentuk negara yang baik. Lihat, Supriyadi, Dedi, 

Sejarah Peradaban Islam, h.64-65. 
31Yatim, Badri, Sejarah Peradaban Islam, h.25.  



30 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam  

 

1. Pembangunan Masjid 

Pada saat itu, masjid selain sebagai tempat shalat, juga 
sebagai tempat mempersatukan kaum muslimin dan 
mempertalikan jiwa mereka. Juga sebagai tempat 
bermusyawarah dan sebagai pusat pemerintahan. 

2. Ukhuwwah Islamiyyah (persaudaraan antara sesama 

muslim).   

Di Madinah Nabi mempersaudarakan antara golongan 
Muhajirin (orang-orang muslim Mekkah yang ikut hijrah 
dari Mekkah ke Madinah) dengan golongan Anshar 
(penduduk Madinah yang sudah masuk Islam dan ikut 
membantu kaum Muhajirin). Ini berarti Rasul telah 
menciptakan bentuk persaudaraan berdasarkan agama 
menggantikan bentuk persaudaraan berdasarkan darah. 

3. Hubungan persahabatan dengan pihak-pihak lain yang 

tidak beragama Islam.  

Di Madinah saat itu, selain terdapat orang-orang Arab 
Islam, juga terdapat golongan masyarakat Yahudi dan 
orang-orang Arab yang masih menganut kepercayaan 
agama nenek moyang mereka. Agar stabilitas masyarakat 
dapat diwujudkan, Nabi Muhammad mengadakan ikatan 
perjanjian dengan mereka. Sebuah piagam yang menjamin 
kebebasan beragama orang-orang Yahudi sebagai suatu 
komunitas dikeluarkan. Setiap golongan masyarakat 
memiliki hak tertentu dalam bidang politik dan 
keagamaan. Kemerdekaan beragama dijamin, dan seluruh 
anggota masyarakat berkewajiban mempertahankan 
keamanan negeri itu terhadap serangan dari luar. Dalam 
perjanjian itu jelas disebutkan bahwa Rasulullah menjadi 
kepala pemerintahan karena sejauh menyangkut 
peraturan dan ketertiban umum, otoritas mutlak diberikan 
kepada beliau. Dalam bidang sosial beliau juga meletakkan 
dasar persamaan antara sesama manusia. Perjanjian ini 
dalam pandangan ketatanegaraan sekarang sering disebut 
dengan Konstitusi Madinah.32 

 
6. Nabi SAW Kembali Ke Mekkah: Sebuah Strategi Politik Nabi 

Untuk Meluaskan Islam Ke Berbagai Penjuru Dunia 

Pada tahun 6 H, ketika ibadah haji sudah disyariatkan. Nabi 

 
32Yatim, Badri, Sejarah Peradaban Islam, h.25-26.  



31 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 
 

 

memimpin sekitar 1000 kaum muslimin berangkat ke Mekah, 
bukan untuk berperang melainkan untuk melakukan ibadah 
umrah. Karena itu mereka mengenakan pakaian ihram tanpa 
membawa senjata. Sebelum tiba di Mekkah, mereka berkemah 
di Hudaibiyah, beberapa kilometer dari Mekkah. Penduduk 
Mekkah tidak mengizinkan mereka masuk kota. Akhirnya 
diadakan perjanjian yang dikenal dengan nama Perjanjian 
Hudaibiyah. Adapaun isi perjanjian tersebut adalah: 

1. Kaum muslimin belum boleh mengunjungi ka’bah tahun 

ini tapi ditangguhkan sampai tahun depan. 

2. Lama kunjungan dibatasi sampai tiga hari saja. 

3. Kaum muslimin wajib mengembalikan orang-orang 

Mekkah yang melarikan diri ke Madinah, sedang 

sebaliknya pihak Quraisy tidak harus menolak orang-orang 

Madinah yang kembali ke Mekkah. 

4. Selama sepuluh tahun diberlakukan genjatan senjata 

antara masyarakat Madinah dan Mekkah.  

5. Tiap Kabilah yang ingin masuk ke dalam persekutuan kaum 

Quraisy atau kaum muslimin, bebas melakukannya tanpa 

mendapat rintangan.33 

 
Kesediaan orang-orang Mekkah untuk berunding dan 

membuat perjanjian dengan kaum muslimin itu benar-benar 
kemenangan diplomatik yang besar bagi umat Islam. Dengan 
perjanjian itu harapan untuk kembali mengambil Ka’bah dan 
menguasai Mekkah sudah semakin terbuka.34  

 
Menurut Fazlur Rahman, kenyataan yang sebenarnya 

adalah bahwa  Nabi mempunyai strategi yang jitu, yakni 
merebut Mekkah lebih dahulu, untuk kemudian dari kota ini 
menyiarkan Islam kedaerah-daerah lainnya. Inilah target utama 
Nabi, yang akan beliau jalankan, sekalipun seandainya beliau 
masih di Mekkah. Ada dua faktor utama yang mendorong 
kebijaksanaan ini: Pertama, Mekkah adalah pusat keagamaan 
bangsa Arab dan melalui konsolidasi bangsa Arab dalam 
Islamlah, Islam bisa tersebar keluar. Kedua, suku Muhammad 
sendiri dapat di Islamkan, maka Islam akan memperoleh 

 
33Yatim, Badri, Sejarah Peradaban Islam, h.29-30.  
34Yatim, Badri, Sejarah Peradaban Islam, h.30.  



32 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam  

 

dukungan yang besar, karena orang-orang Quraisy dengan 
kedudukan mereka sendiri serta fakta-fakta antar sukunya, 
mempunyai kekuasaan dan pengaruh yang besar.35 

 
B. KODE ETIK DAKWAH NABI SAW 

 
Dalam menyampaikan risalah kenabiannya, Rasulullah 

menyampaikannya dengan berdakwah yang penuh dengan etik, 
sehingga beliau berhasil menyampaikan misi kerasulannya. Beliau 
berhasil merubah watak bangsa Arab yang dekadensi moral 
menjadi bangsa yang penuh dengan keberkahan. Dari bangsa 
yang suka berperang antar suku menjadi bangsa yang bersatu 
dalam naungan satu ikatan iman. Adapun kode etik dakwah Nabi 
SAW secara singkat dapat dijelaskan sebagai berikut:36 

1. Tidak memisahkan antara ucapan dan perbuatan 

Dalam menjalankan dakwah, Rasulullah SAW tidak pernah 
memisahkan antara apa yang beliau katakan dengan apa yang 
beliau kerjakan. Artinya, apa yang beliau perintahkan beliau pun 
mengerjakannya, dan apa yang beliau larang beliau pun 
meninggalkannya. 

2. Tidak melakukan toleransi agama 

Toleransi (tasamuh) memang dianjurkan oleh Islam.Tetapi 
dalam batas-batas tertentu dan tidak menyangkut batas agama 
(aqidah). Dalam masalah agama (aqidah), Islam memberikan 
garis tegas untuk tidak bertoleransi, kompromi, dan sebagainya. 

3. Tidak mencerca sesembahan lawan 

Pada waktu Nabi SAW masih tinggal di Mekkah, orang-orang 
musyrikin mengatakan bahwa Nabi SAW sering mencerca 
berhala-berhala sesembahan mereka. Akhirnya secara 
emosional mereka mencerca Allah sesembahan Nabi SAW. 
Bahkan mereka mengultimatum Nabi. Kata mereka, “Wahai 
Muhammad hanya ada dua pilihan, kamu tetap mencerca 
tuhan-tuhan kami, atau kami akan mencerca Tuhanmu.” 

Orang-orang muslim pada saat itu juga sering mencerca berhala-
berhala sesembahan orang musyrikin. Akhirnya, karena hal itu 
menyebabkan orang-orang musyrikin mencerca Allah, Allah 
menurunkan ayat yang berbunyi: 

“Dan janganlah kamu memaki sesembahan yang mereka sembah  

 
35Fazlur Rahman, Islam, h.16.  
36Yaqub, Ali Mustafa,  Sejarah dan  Metode Dakwah Nabi, (Jakarta: 

Pustaka Firdaus, 2000), Cet. II, h.36-47. 



33 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 
 

 

selain Allah, karena mereka nanti akan memaki Allah dengan 
melampaui batas  tanpa dasar pengetahuan.” ( Q.S Al-An’am: 
108). 
4. Tidak melakukan diskriminasi  

Dalam menjalankan tugas dakwah, Nabi SAW tidak 
diperkenankan melakukan diskriminasi sosial diantara orang-
orang yang didakwahi. Beliau tidak diperkenankan 
mementingkan orang-orang kelas elit saja, sementara orang-
orang kelas bawah dinomorduakan. 

5. Tidak memungut imbalan 

Suatu hal yang sangat penting dalam dakwah Nabi SAW, 
maupun Nabi-Nabi sebelumnya, beliau tidak pernah memungut 
imbalan dari pihak-pihak yang didakwahi. Beliau hanya 
mengharapkan imbalan dari Allah saja. Sikap beliau ini 
berdasarkan perintah Allah SWT, sebagai berikut: 

Katakanlah (Muhammad), “ Imbalan  apapun yang aku minta 
kepadamu, maka  itu untuk kamu. Imbalanku hanyalah dari 
Allah, dan  Dia  Maha Mengetahui segala sesuatu”. (Q.S Saba: 
47) 

Sikap da’i yang tidak memungut imbalan dari pihak-pihak 
yang didakwahkan ini akan menjadikan dakwahnya memiliki 
kharisma, sementara ia sendiri tidak akan terjerat beban 
moral apapun, kecuali hanya kepada Allah saja.  
Namun apakah secara mutlak orang  yang melakukan dakwah 

tidak boleh menerima imbalan sama sekali dari pihak-pihak yang 
didakwahi. Disini para ulama berbeda pendapat,dan terbagi 
menjadi tiga kelompok mazhab. 

1. Kelompok pertama terdiri dari para ulama mazhab Hanafi, 

dan lain-lain. Mereka berpendapat bahwa memungut 

imbalan dalam menyiarkan ajaran Islam itu hukumnya 

haram secara mutlak, baik ada perjanjian sebelumnya 

untuk itu maupun tidak. 

2. Kelompok kedua terdiri antara lain imam Malik bin Anas, 

imam al-Syafi’i, dan lain-lain. Mereka berpendapat bahwa 

memungut imbalan dalam menyebarkan ajaran Islam itu 

hukumnya boleh, baik ada perjanjian sebelumnya 

maupun tidak.  



34 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam  

 

3. Kelompok ketiga  antara lain terdiri al-Hasan al-Bashr, al-

Sya’bi, Ibnu Sirrin dan lain-lain. Mereka berpendapat 

bahwa apabila ada perjanjian sebelumnya untuk 

memungut imbalan dalam mengajarkan agama Islam, 

maka hal itu hukumnya haram. Tetapi apabila tidak ada 

perjanjian apa-apa, kemudian orang yang mengajarkan 

agama Islam itu diberi imbalan, maka hukumnya boleh.   

   
6. Tidak berteman dengan pelaku maksiat  

Dalam menjalankan dakwah ternyata Nabi SAW tidak 
pernah berkawan, apalagi berkolusi dengan para pelaku 
maksiat. Hal ini bukan karena pada masa Nabi SAW tidak 
ada orang yang berbuat maksiat, melainkan begitu itulah 
etika dakwah. Pada masa Nabi SAW ada orang yang 
berbuat maksiat. Misalnya ketika seorang sahabat 
bernama Martsad bin Abu Martsad hendak menikahi 
seorang wanita bernama Anaq, dan wanita ini diketahui 
sebagai seorang pezina, Nabi SAW melarang Martsad 
untuk menikahi wanita tersebut. 

 
Berteman dengan pelaku maksiat akan berdampak 

serius, karena pelaku maksiat tadi akan beranggapan 
bahwa perbuatannya itu direstui oleh da’i yang 
mengawaninya itu. Ini tentu saja selama pelaku maksiat 
tadi masih tetap berprofesi dengan maksiatnya itu. Tetapi 
apabila ia sudah meninggalkan maksiatnya, bertaubat, dan 
sebagainya, tentulah masalahnya menjadi lain, karena itu 
bukan lagi sebagai pelaku maksiat.  

 
Nabi Muhammad SAW justru mengemukakan para 

ulama atau da’i yang berakrab-akraban dengan pelaku 
maksiat akan dilaknat oleh Allah. Beliau menceritakan 
bahwa ketika orang-orang Bani Israil terjerumus ke dalam 
lembah maksiat, para ulama mereka berusaha 
mencegahnya. Namun mereka tidak mau meninggalkan 
maksiat itu. Para ulama itu kemudian mengakrabi para 
pelaku maksiat itu, mereka dikawani, diajak makan-makan 
dan minum-minum bersama dan lain-lain. Karena para 
ulama dan pelaku maksiat itu sudah saling akrab, akhirnya 
Allah membuat mereka kian bertambah mesra dan saling 



35 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 
 

 

menyayangi kemudian mereka semuanya, baik yang ulama 
maupun pelaku maksiat dilaknat oleh Allah.  

 
Nabi SAW menceritakan hal ini dalam rangka menafsiri 

firman Allah, ayat 78-79 Surah al-Maidah sebagai berikut: 
‘Telah dilaknati orang-orang kafir dari Bani Israil dengan lisan 

Dawud dan Isa bin Maryam. Hal itu karena mereka 
durhaka dan melampaui batas. Mereka satu sama lain 
tidak melarang perbuatan munkar yang mereka lakukan 
sangatlah buruk apa yang mereka lakukan itu.’ (Al-
Maidah: 78-79). 

 
7. Tidak menyampaikan hal-hal yang tidak diketahui 

Seorang da’i adalah penyampai ajaran Islam. 
Sementara ajaran itu berisi hal-hal tentang  halal-haram 
dan sebagainya. Da’i yang menyampaikan sesuatu hukum, 
sementara ia tidak mengetahui hukum  itu pastilah ia akan 
menyesatkan orang lain. Ia lebih baik mengatakan tidak 
tahu atau wallahu a’lam apabila ia tidak tahu jawaban 
suatu masalah. Ia juga tidak boleh asal menjawab, dan 
hanya menurut seleranya sendiri, karena masalah yang 
ditanyakan kepada da’i tentulah masalah keagamaan yang 
harus ada dalilnya baik dari Al-Qur’an maupun Hadits.  

  Dalam hal ini Allah menegaskan: 
“Dan janganlah kamu mengikuti apa yang tidak kamu 

ketahui. Karena sesungguhnya pendengaran, penglihatan, 
dan hati; semua itu akan dimintai 
pertanggungjawabannya.” (Al-Isra: 36)  

 
 
C. FENOMENA PENTING DALAM SEJARAH POLITIK ISLAM37 

 
Tujuan Nabi Muhammad, sejak piagam Madinah dan fase 

paling awal dakwahnya di Madinah, adalah untuk mengubah 
konfederasi kesukuan menjadi sebuah masyarakat baru yang 
dikendalikan oleh ajarannya tentang moral. 

 
Nabi Muhammad menciptakan monoteisme baru yang cocok 

 
37Black, Antony,  Pemikiran Politik Islam Dari Masa Nabi Hingga Masa 

kini (Terjemahan Abdullah Ali dan Mariana Ariestyawati), (Jakarta: PT Serambi 

Ilmu Semesta, 2006), Cet. I, h.37-44. 



36 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam  

 

dengan kebutuhan kontemporer masyarakat kesukuan, selama 
masyarakat itu memang ingin berkembang menjadi lebih besar. Ia 
memungkinkan mereka mencapai transisi itu secara 
berkelanjutan dari politeisme ke monoteisme, dan dari kesukuan 
menuju nasionalisme, kemudian internasionalisme. 

 
Ada beberapa fenomena penting dalam sejarah politik Islam, 

yaitu: 
1. Identitas kesukuan tetap memiliki peranan penting dalam arus 

utama masyarakat Islam. 

Di tengah dunia Arab-Islam, realitas sosial yang terdiri atas 
beberapa suku, klan, yang mementingkan silsilah keturunan 
bertahan sangat ajeg dan tak tergoyahkan. Di kota-kota 
penaklukan paling awal, dan kelak di tengah masyarakat urban, 
hubungan kesukuan mendasari setiap hubungan sosial dan politik 
2. Beberapa ciri tertentu masyarakat kesukuan langsung 

diperkenalkan ke dalam masyarakat baru itu..  

Misalnya, konsep genealogi dan garis keturunan selalu 
ditekankan dalam hubungan sosial dan persepsi kultural. Garis 
keturunan merepresentasikan wewenang dalam sebuah 
komunitas dan terus disanjung dalam setiap syair dan catatan 
sejarah. Bahkan posisi tertinggi diantara para ulama dan para sufi 
diwariskan secara turun temurun. Seseorang bisa mendapatkan 
kedududkan istimewa bila ia mengaku sebagai keturunan biologis 
Nabi Muhammad. 

 
Nilai-nilai kesukuan terus menghidupkan tatanan moral yang 

telah ditegaskan dalam Al-Qur’an: 
Orang-orang yang mempunyai hubungan darah satu sama lain 
lebih berhak (waris-mewarisi) di dalam kitab Allah daripada 
orang-orang mukmin dan orang-orang Muhajirin, kecuali kalau 
kamu hendak berbuat baik. (Q.S Al-Ahzab: 6) 
3. Beberapa ciri masyarakat kesukuan, lagi-lagi dimasukan 

dengan halus ke dalam struktur umat sebagai sebuah 

keutuhan. 

Agama dan hukum baru itu menanamkan identitas sosial yang 
mengikat semua anggotanya menjadi satu dan membentengi 
mereka dari orang luar. Rasa memiliki yang kuat dan “perbedaan 
yang tegas antara anggota dan non anggota “diubah menjadi 
kekuatan yang mengikat sebuah komunitas religius. Keberhasilan 



37 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 
 

 

hukum Islam mewujudkan semua itu sebagian karena ajaran 
Islam meliputi hampir seluruh aspek perilaku, bahkan seringkali 
dengan gambaran yang sangat mendetail. Syariat menggantikan 
adat-adat kesukuan seraya tetap mempertahankan semangat 
kelompok dalam praktik kehidupan antar-personal. Syariat 
menjadi kerangka struktur masyarakat Islam yang, sampai 
tingkatan tertentu, didasarkan atas tatanan hukum (nomokratik).  

 
Dalam ibadah haji, Islam menggabungkan yang universal dan 

yang partikular dengan cara yang jenius, nyaris seperti Hegel; 
umat Islam dari seluruh dunia berkumpul untuk memuja, di 
antara hal-hal lainnya, sebuah batu hitam yang sebelumnya 
merupakan pusat pemujaan masyrakat lokal. 

 
Ajaran tentang jihad menyempurnakan persaudaraan kaum 

lelaki dan menegaskan batas antara orang dalam dan orang luar. 
Hak untuk menguasai dan merampas dalam Islam diadopsi dari 
tradisi nomad pra-Islam;  ‘ Tuhan Muhammad mengubah militansi 
dan keserakahan suku-suku Arab menjadi sebentuk amal agama 
yang luhur”. 

 
Proses terbentuknya syariat sendiri cenderung bersifat 

informal dan personal, tidak institusional. Selama periode 
pembentukannya, syariat bergantung pada penyampaian lisan 
dan penerapannya relatif informal. Syariat berkembang, lebih 
seperti bahasa, melalui akumulasi berbagai sumber yang 
disebarkan secara lisan-laporan/sanad. Pemimpin agama adalah 
para ulama (tunggal, ‘alim), yang fungsi utamanya adalah 
menyampaikan dan menerapkan aturan-aturan moral.  

 
Norma-norma syariat meletakkan dasar-dasar agar setiap 

orang dari berbagai keturunan, suku dan bangsa, dapat 
berinteraksi dan mendapatkan tempat berpijak yang setara; 
mereka bisa saling mengenal  satu sama lain sebagai anggota dari 
umat yang sama, tanpa betul-betul mengabaikan silsilah, suku, 
atau kebangsaan masing-masing. Ini adalah versi baru dari 
gagasan ideal monoteisme tentang persaudaraan universal. 

 
Muhammad mulai menggantikan suku dan negara dengan 

sebuah komunitas agama dan aturan hukum dan moral. Dan 
ternyata ia benar-benar menemukan sebuah tipe masyarakat 
yang unik, saling berhadapan, dan berwawasan dunia; ia 



38 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam  

 

menghubungkan individu dengan kelompok melalui kombinasi 
yang unik dari bermacam- macam ritual dan etika yang jika 
ditinjau secara cermat, mungkin sengaja dirancang untuk 
menempa ikatan interpersonal dalam skala global.  

 

Kesimpulan 
 

Sebelum datangnya Islam, masyarakat Arab hidup dengan 
nomaden (berpindah-pindah tempat) sampai akhirnya mereka 
menetap. Mereka hidup dalam kabilah-kabilah (suku-suku). Antar 
kabilah selalu berperang sampai Islam datang. Kesukuan bangsa Arab 
sangat kuat kala itu. Namun setelah Islam datang yang dibawa oleh 
manusia pilihan Allah, Muhammad Rasulullah SAW, seorang Nabi 
utusan Allah ini berhasil mengubah tatanan masyarakat Arab menjadi 
masyarakat yang berperadaban. Awal peradaban itu dimulai dari 
pembentukan negara Madinah.  

 
Di Madinah, perjuangan Nabi dan kaum muslimin semakin 

kuat dalam berdakwah. Ini adalah berkat kecerdasan Nabi dalam  
memainkan strategi politiknya dalam berdakwah. Di Madinah inilah 
kekuatan kaum muslimin terbentuk. Nabi meletakan tiga pondasi 
dasar pembentukan negara Madinah yaitu pembangunan masjid 
Nabawi, sebagai tempat  ibadah dan juga sebagai pusat tempat 
mengatur strategi dakwah dan juga sebagai pusat pemerintahan. 
Nabi juga memepersaudarakan kaum Muhajirin dan kaum Anshar 
(ukhuwwah Islamiyyah). Juga yang tak kalah pentingnya adalah beliau 
mengatur hubungan persahabatan dengan warga masyarakat 
Madinah yang non muslim. Momentum strategi politik yang sangat 
urgen di Madinah ini adalah tercetusnya piagam Madinah (Konstitusi 
Madinah) sebagai undang-undang yang harus ditaati oleh setiap 
penduduk Madinah, baik muslim maupun non muslim. Nabi sendiri 
berkedudukan sebagai kepala agama, kepala pemerintahan dan juga 
sebagai kepala negaranya.  

 
Setelah Madinah berhasil dikuasai, Nabi mulai mengatur 

strategi baru untuk kembali merebut Mekkah (peristiwa Fathul 
Makkah) dengan cara-cara yang damai. Di Mekkah antara Nabi dan 
kaum muslimin serta penduduk Mekkah menyepakati perjanjian 
Hudaibiyah. Suatu perjanjian yang memberikan keuntungan besar 
bagi kaum muslimin dan juga bagi strategi dakwah Nabi agar Islam 
dapat menyebar ke daerah-daerah lainnya (selain jazirah Arab). 
Sebuah perjuangan risalah misi kerasulan telah beliau jalankan 



39 

Al-Ittihad Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 
 

 

dengan baik. Hal itu karena dalam berdakwah beliau melakukannya 
dengan penuh etika.  

 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Qur’an dan Terjemahnya, Departemen Agama RI, (Bandung: CV 

Diponegoro, 2006), Cet. X. 
Black, Antony., Pemikiran Politik Islam Dari Masa Nabi Hingga Masa 

Kini, (Terjemahan Abdullah Ali dan Mariana Ariestyawati), 
(Jakarta: PT Serambi Ilmu Semesta, 2006), Cet. I.  
         

Chalil, Moenawar., Kelengkapan Tarikh Nabi Muhammad SAW, (buku 
pertama), (Jakarta: Bulan Bintang, 1993), Cet. VI. 

Nata, Abuddin., Metodologi Studi Islam, (Jakarta: Rajawali Pers, 
2010), Cet. XVII. 

 
Rahman, Fazlur., Islam, (Terjemahan Ahsin Mohammad), (Bandung: 

Pustaka, 2000), Cet. IV. 
 
Supriyadi, Dedi., Sejarah Peradaban Islam, (Bandung: Pustaka Setia, 

2008), Cet. X. 
 
Sayyid Muhammad Husain Thabatha’i., Inilah Islam: Upaya 

Memahami Seluruh Konsep Islam Secara Utuh, (Terjemahan 
Ahsin Mohammad), (Jakarta: Pustaka Hidayah, 1992), Cet. I. 

 
Yaqub, Ali Mustafa., Sejarah dan Metode Dakwah Nabi, (Jakarta: 

Pustaka Firdaus, 2000), Cet. II. 
 
Yatim, Badri., Sejarah Peradaban Islam, (Jakarta: Rajawali Pers, 2000), 

Cet. X. 
 
Zuhairini, dkk., Sejarah Pendidikan Islam, ( Jakarta: Bumi Aksara, 

2010), Cet. X. 
 


